
Bayani: Jurnal Studi Islam  
Journal Homepage: https://ejournal.umbandung.ac.id/index.php/bayani 

 

329 

 

 
Tinjauan Komprehensif tentang Nilai-Nilai Sosio-
Emosional dalam Surah Al- Ma'un: Kontribusinya 
terhadap Kesejahteraan Psikologis Siswa Muslim  
 
Nurlaela Hamidah1*, Halim Purnomo2, Fuad Nashori3, Ace Somantri4 
1,2 Universitas Muhammadiyah Yogyakarta, Indonesia 
3 Universitas Islam Indonesia, Indonesia 
1,4 Universitas Muhammadiyah Bandung, Indonesia 
*email: nurlaelahamidah@umbandung.ac.id 

 
 ABSTRACT 

Keywords: 
Surah Al-Ma'un; 
Socio-Economic 
Values; 
Psychological 
Well-being; 
Muslim 
Students; 
Emotional 
Intelligence. 
 
 

This literature review aims to examine the contribution of social 
and emotional values contained in Surah Al-Ma'un and their 
contribution to the psychological well-being of Muslim students. 
This study examines various relevant literature to identify key 
themes related to social values such as caring for others, 
sharing, and social justice, as well as emotional values such as 
empathy, patience, and self-control. Through a literature 
review, this article examines various studies relevant to the 
topic. The method used is Library Research through various 
scientific journal databases on Google Scholar, tafsir books, and 
other scientific literature sources with clear inclusion and 
exclusion criteria to ensure the relevance and quality of the 
selected literature. The results of the review indicate a positive 
relationship between the understanding and practice of the 
social-emotional values of Surah Al-Ma'un (such as caring, 
sharing, and self-control) with the improvement of students' 
psychological well-being. These findings suggest that the 
values of Surah Al-Ma'un can be an important foundation in 
building students' emotional intelligence and psychological 
well-being. The conclusion of this study is that integrating the 
values of Surah Al-Ma'un into students' daily lives, particularly 
in educational and social contexts, has the potential to improve 
their quality of life and psychological well-being. 

  
ABSTRAK 

Kata Kunci: 
Surah Al-Ma’un; 
Nilai-nilai 
Sosial-Ekonomi; 
Kesejahteraan 
Psikologis; 

Tinjauan pustaka ini bertujuan untuk meneliti kontribusi nilai-
nilai sosial dan emosional yang terkandung dalam Surah Al- 
Ma'un dan kontribusinya terhadap kesejahteraan psikologis 
siswa Muslim. Studi ini meneliti berbagai literatur yang relevan 
untuk mengidentifikasi tema-tema utama yang berkaitan 



330                                                                                              Bayani: Jurnal Studi Islam 
 

Mahasiswa 
Muslim; 
Kecerdasan 
Emocional. 
 

dengan nilai-nilai sosial seperti kepedulian terhadap sesama, 
berbagi, dan keadilan sosial, serta nilai-nilai emosional seperti 
empati, kesabaran, dan pengendalian diri. Melalui tinjauan 
pustaka, artikel ini meneliti berbagai studi yang relevan dengan 
topik tersebut. Metode yang digunakan adalah Riset Pustaka 
melalui berbagai basis data jurnal ilmiah di Google Scholar, 
buku-buku tafsir, dan sumber literatur ilmiah lainnya dengan 
kriteria inklusi dan eksklusi yang jelas untuk memastikan 
relevansi dan kualitas literatur yang dipilih. Hasil tinjauan 
menunjukkan hubungan positif antara pemahaman dan praktik 
nilai-nilai sosial-emosional Surah Al- Ma'un (seperti kepedulian, 
berbagi, dan pengendalian diri) dengan peningkatan 
kesejahteraan psikologis siswa. Temuan ini menunjukkan 
bahwa nilai-nilai Surah Al- Ma'un dapat menjadi landasan 
penting dalam membangun kecerdasan emosional dan 
kesejahteraan psikologis siswa. Kesimpulan dari penelitian ini 
adalah bahwa pengintegrasian nilai-nilai Surah Al- Ma'un dalam 
kehidupan sehari-hari siswa, khususnya dalam konteks 
pendidikan dan sosial, berpotensi meningkatkan kualitas hidup 
dan kesejahteraan psikologis mereka. 

 
PENDAHULUAN 

Mahasiswa menghadapi tekanan signifikan untuk menyelesaikan tugas 
akademik dalam jangka waktu terbatas, persaingan, harapan keluarga dan 
masyarakat, hubungan sosial yang kompleks, dan tuntutan ekonomi, yang 
membuat mereka rentan terhadap gangguan kesehatan mental. Masalah 
kesehatan mental seperti kecemasan, stres, depresi, dan perasaan terisolasi 
meningkat di kalangan mahasiswa, menurut berbagai penelitian (Eisenberg dkk., 
2013; Yusuf & Widiyanti, 2020). Terdapat peningkatan gangguan psikologis di 
kalangan mahasiswa di berbagai negara, menurut beberapa penelitian. Lebih dari 
60% mahasiswa mengalami kecemasan dan hampir 40% mengalami depresi 
berat dalam 12 bulan terakhir, menurut data dari American College Health 
Association (2022). Survei yang dilakukan oleh Kementerian Kesehatan dan Pusat 
Penelitian Universitas Indonesia ( Puslitkes UI) (2021) di Indonesia menunjukkan 
bahwa sekitar 30% mahasiswa mengalami stres yang signifikan, yang 
berdampak pada prestasi akademik dan hubungan sosial mereka. 

Gaya hidup digital yang serba cepat dan canggih saat ini telah 
menyebabkan perasaan kesepian, isolasi sosial, dan kecanduan media sosial, 
yang berdampak negatif pada pengaturan emosi dan hubungan interpersonal. 
Kebingungan, kehilangan arah dan makna dalam perjalanan akademis mereka 
menyebabkan siswa mengalami kelelahan , kelelahan mental, dan penurunan 



Bayani: Jurnal Studi Islam   331 
  

motivasi untuk hidup. Tekanan-tekanan ini, jika tidak diimbangi dengan 
kecerdasan emosional dan dukungan spiritual yang memadai, berpotensi 
mengurangi kesejahteraan psikologis jangka panjang siswa. Ryff (1989) 
menyatakan bahwa kesejahteraan psikologis terdiri dari beberapa dimensi 
penting, yaitu penerimaan diri, tujuan hidup, pertumbuhan pribadi, otonomi, 
penguasaan lingkungan, dan hubungan positif dengan individu lain. Dimensi-
dimensi ini membutuhkan pengembangan lebih lanjut dari kecerdasan emosional, 
terutama kemampuan untuk memahami, mengelola, dan menyalurkan emosi 
secara sehat. 

Salah satu pendekatan yang semakin mendapat perhatian dalam psikologi 
positif adalah pengembangan kecerdasan emosional. Konsep ini berkaitan 
dengan kemampuan seseorang untuk mengenali, memahami, dan mengelola 
emosi mereka sendiri dan emosi orang lain (Goleman, 1995; Mayer, Salovey, & 
Caruso, 2004). Kecerdasan emosional juga melibatkan keterampilan 
intrapersonal, yang mencakup dimensi sosial, empati, dan hubungan 
interpersonal yang sehat. Namun, pendekatan psikologis saja tidak cukup tanpa 
dukungan nilai-nilai spiritual dan budaya yang relevan dengan karakter siswa 
Muslim. Nilai-nilai Islam, khususnya yang terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur'an, 
memberikan landasan yang kuat untuk mengembangkan kecerdasan emosional 
yang lengkap dan holistik yang berakar pada kesadaran sosial dan spiritualitas. 
Salah satu sumber nilai-nilai Islam yang kaya akan pesan sosio-emosional adalah 
Surah Al- Ma'un . 

Mengintegrasikan nilai-nilai sosial-emosional Surah Al- Ma'un dengan 
pendekatan psikologis modern dapat memberikan kontribusi signifikan dalam 
memperkuat kesejahteraan psikologis siswa Muslim. Kegiatan amal, empati 
terhadap sesama, dan ketulusan dalam beribadah sebagaimana terkandung 
dalam surah ini selaras dengan enam dimensi kesejahteraan psikologis menurut 
Ryff (1989), seperti hubungan positif dengan orang lain , tujuan hidup , dan 
pertumbuhan pribadi . Oleh karena itu, penting untuk meninjau literatur tentang 
bagaimana nilai-nilai Islam yang terkandung dalam Surah Al- Ma'un dapat 
berkontribusi dalam membangun kesejahteraan psikologis siswa melalui jalur 
spiritualitas sosial dan kecerdasan emosional. 

Penelitian ini bertujuan untuk menjawab pertanyaan penelitian berikut: 
(1) Apa saja nilai-nilai sosial dan emosional yang terkandung dalam surat Al- 
Ma'un sebagaimana didefinisikan dan dijelaskan dalam literatur yang ada? (2) 
Bagaimana nilai-nilai tersebut berhubungan dengan konsep kecerdasan 
emosional? (3) Bagaimana nilai-nilai sosial-emosional Al- Ma'un berkontribusi 



332                                                                                              Bayani: Jurnal Studi Islam 
 

pada kesejahteraan psikologis siswa Muslim? (4) Apa saja kesenjangan penelitian 
yang ada dalam studi tentang topik ini? 

Tujuan dari tinjauan pustaka ini adalah untuk mengidentifikasi, 
menganalisis, dan mensintesis temuan dari berbagai sumber, termasuk 
penelitian, jurnal, buku, dan komentar yang berkaitan dengan nilai-nilai sosio-
emosional yang terkandung dalam Surah Al- Ma'un dan kontribusinya terhadap 
kesejahteraan psikologis siswa Muslim. Tinjauan ini juga bertujuan untuk 
mengidentifikasi kesenjangan penelitian dan memberikan rekomendasi untuk 
penelitian selanjutnya. Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi referensi 
bagi akademisi, praktisi pendidikan, dan siswa dalam mengembangkan program 
yang berfokus pada peningkatan kecerdasan emosional dan kesejahteraan 
psikologis siswa. Lebih lanjut, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 
panduan untuk penelitian lebih lanjut di bidang ini. Penelitian ini akan membatasi 
tinjauan pada artikel ilmiah yang diterbitkan dalam 10 tahun terakhir (2014-2024) 
dan relevan dengan konteks kesejahteraan psikologis siswa Muslim. 
  
METODE 

Metode penelitian yang digunakan adalah Riset Pustaka (Studi Literatur) 
dengan mengumpulkan, menganalisis, dan menafsirkan data dari sumber tertulis 
seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, laporan penelitian, dan dokumen lain yang 
relevan dengan topik penelitian (Sugiyono, 2019). Teknik analisis data 
menggunakan analisis komparatif, yaitu membandingkan berbagai perspektif, 
teori, atau temuan dari berbagai sumber untuk mengidentifikasi persamaan, 
perbedaan, dan kesenjangan pengetahuan (Glaser & Strauss, 1967). 

Kriteria inklusi dan eksklusi yang digunakan dalam tinjauan literatur ini 
tercantum dalam tabel di bawah ini: 

Tabel 1. Kriteria Inklusi dan Eksklusi 
 
Kriteria Data yang dipelajari 
Penyertaan 1. Artikel yang membahas isi (interpretasi) surat 

Al- Ma'un. 
2. Sebuah artikel yang membahas nilai-nilai 

sosial-emosional dalam surat Al- Ma'un. 
3. Sebuah artikel yang membahas nilai-nilai 

surat Al- Ma'un terkait dengan kesejahteraan 
psikologis. 



Bayani: Jurnal Studi Islam   333 
  

4. Artikel yang diterbitkan di jurnal ilmiah 
terkemuka dan/atau prosiding seminar 
terindeks. 

5. Artikel yang diterbitkan dalam 10 tahun 
terakhir (2014-2024) 

Pengecualian 1. Artikel/buku/tesis penelitian yang tidak 
relevan dengan topik penelitian. 

2. Artikel/buku/penelitian tesis yang tidak 
menggunakan bahasa Inggris atau Indonesia. 

3. Artikel yang tidak memiliki metodologi yang 
jelas 

4. Artikel/buku/penelitian tesis yang diterbitkan 
sebelum tahun 2014. 

 
Penelusuran literatur dilakukan melalui beberapa basis data elektronik 

terkemuka, termasuk Google Scholar dan portal jurnal ilmiah nasional. Selain itu, 
penelusuran manual terhadap bibliografi artikel yang relevan dilakukan untuk 
mengidentifikasi sumber potensial lainnya. Sumber lain yang digunakan meliputi 
buku, komentar, penelitian mahasiswa, bab buku, dan laporan penelitian terkait. 
Proses penelusuran literatur dilakukan dalam beberapa tahap. 

pertama adalah penentuan kata kunci yang relevan, seperti "Surat Al- 
Ma'un," "nilai-nilai sosial-emosional," "kesejahteraan psikologis," "mahasiswa 
Muslim," dan "kecerdasan emosional." Tahap kedua adalah pencarian sistematis 
di basis data elektronik menggunakan kombinasi kata kunci tersebut. Tahap 
ketiga adalah pemilihan artikel berdasarkan kriteria inklusi dan eksklusi yang 
telah ditentukan. Tahap keempat adalah pencarian abstrak dan artikel lengkap 
untuk memastikan relevansi dengan topik penelitian. Hasil pencarian peneliti 
menunjukkan bahwa tidak banyak artikel dalam bentuk jurnal yang secara 
langsung berkaitan dengan topik penelitian. Dari pencarian yang telah dilakukan, 
peneliti memperoleh 13 (tiga belas) literatur, yaitu 1 jurnal; 9 buku dan 3 dari 
penelitian tesis, dengan rincian sebagai berikut: 

Penelitian dan interpretasi Surah Al- Ma'un dan konsep nilai-nilai sosial 
Islam menunjukkan relevansinya yang kuat dalam membentuk pendidikan sosial, 
karakter, dan kesadaran psikologis umat Islam. Annisya Ulfah (2015) 
menegaskan bahwa Surah Al- Ma'un memiliki implikasi signifikan bagi pendidikan 
Islam, khususnya dalam bidang pendidikan sosial, yang menekankan kepedulian 
terhadap sesama. Hal ini sejalan dengan Heri Bayu Dwi Prabowo (2019), yang 



334                                                                                              Bayani: Jurnal Studi Islam 
 

menguraikan nilai-nilai pendidikan kenabian tentang humanisasi, pembebasan, 
dan transendensi, di mana siswa dibimbing untuk menjadi individu yang 
bermanfaat secara sosial. Suredah (2020) memperdalam aspek ini melalui 
konsep kesalehan ritual, sosial, dan spiritual, menekankan bahwa kesalehan 
individu tidak dapat dipisahkan dari tanggung jawab sosial. 

Selanjutnya Nur Kholis dan M. Husnaini (2024) memperkenalkan 
Rahmatan Kepribadian Lil'Alamiin, yang dicirikan oleh empati dan simpati sebagai 
dasar hubungan sosial yang sehat. Dalam penelitiannya, Ibaddurrahim (2025) 
mengkritik bentuk-bentuk ibadah yang terlepas dari tanggung jawab sosial, 
menegaskan bahwa salat tanpa disertai kepedulian sosial adalah tidak bermakna. 
Pandangan ini diperkuat oleh para komentator klasik dan kontemporer seperti Al-
Tabari, yang menilai iman seseorang dari sikapnya terhadap anak yatim dan 
kaum miskin, dan Ibn Kathīr , yang mengamati bahwa mengabaikan salat bukan 
hanya gagal melaksanakannya, tetapi juga kehilangan rasa hormat dan 
kepedulian sosial. 

Al- Jalālayn menyoroti konsep al- ma'un sebagai benda kecil yang biasa 
dipinjamkan, menggambarkan sikap kikir yang mencerminkan lemahnya 
solidaritas sosial. Hamka, dalam Tafsir Al-Azhar nya, menggambarkan penolakan 
terhadap anak yatim sebagai cerminan hati yang kering, sementara Sayyid Qutb 
menegaskan bahwa agama tanpa keadilan sosial adalah bentuk penipuan agama. 
Quraish Shihab menambahkan bahwa mengabaikan salat menunjukkan nilai-nilai 
spiritual yang lemah dan hati yang kosong, yang menyebabkan kesadaran sosial 
yang lemah. 

Interpretasi Tarjih Muhammadiyah melalui Tafsir At-Tanwir menekankan 
bahwa riya' dan keengganan untuk memberikan bantuan kecil mencerminkan 
kurangnya ketulusan dan kepedulian sosial. Dari perspektif psikologi Islam, Abdul 
Mujib dan M. Jusuf menekankan bahwa riya ' dapat menimbulkan konflik batin, 
merusak harga diri, dan mengganggu hubungan sosial. Oleh karena itu, semua 
pemikiran ini secara holistik menunjukkan bahwa Surah Al- Ma'un tidak hanya 
menekankan ibadah ritual, tetapi juga sangat berorientasi pada pembentukan 
karakter sosial dan spiritual, yang dalam konteks psikologis sangat penting untuk 
membangun generasi yang empatik, inklusif, dan anti korupsi. 

Setelah artikel-artikel yang relevan dikumpulkan, dilakukan analisis data 
kualitatif. Analisis data tersebut meliputi: (1) mengidentifikasi tema-tema utama 
yang muncul dari literatur; (2) mensintesis temuan dari berbagai studi; (3) 
mengidentifikasi kesenjangan penelitian; dan (4) menarik kesimpulan 
berdasarkan bukti yang tersedia. Proses sintesis dilakukan dengan 



Bayani: Jurnal Studi Islam   335 
  

membandingkan dan mengontraskan temuan dari berbagai studi untuk 
mendapatkan pemahaman komprehensif tentang topik penelitian. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Nilai-Nilai Sosial dalam Surat Al- Ma'un 
Surah Al- Ma'un berisi tujuh ayat yang memuat pesan moral mendalam 

tentang nilai-nilai ritual dan tindakan sosial dalam Islam. Surah ini menyoroti 
ketidakseimbangan antara ibadah ritual dan tindakan sosial, serta menekankan 
pentingnya empati dan kepedulian terhadap kelompok rentan seperti anak yatim 
dan kaum miskin. Quraish Shihab (2002) menafsirkan Surah Al- Ma'un sebagai 
perintah tidak langsung bagi umat Islam untuk memperkuat hubungan sosial 
sebagai bentuk perwujudan iman yang sempurna. Nilai-nilai sosial dalam Surah 
Al- Ma'un , seperti empati, kepedulian, ketulusan, dan kejujuran dalam 
beribadah, memiliki potensi besar untuk menjadi landasan pembangunan 
kesejahteraan psikologis siswa. Praktik kepedulian sosial tidak hanya 
menciptakan hubungan positif tetapi juga memberikan makna yang lebih dalam 
dan lebih bermakna bagi kehidupan. Surah singkat ini tidak hanya berisi ajaran 
tentang ibadah ritual tetapi juga pesan sosial yang sangat mendalam: kritik 
terhadap mereka yang lalai dalam shalat tetapi mengabaikan anak yatim dan 
kaum miskin. Surah ini mengajarkan bahwa iman yang sejati harus disertai 
dengan kepedulian sosial, empati, dan ketulusan dalam berinteraksi dengan 
orang lain. 

Surah Al- Ma'un memuat pesan yang kuat tentang nilai-nilai sosial 
fundamental dalam Islam. Surat ini secara eksplisit mengecam orang-orang yang 
mengabaikan salat dan enggan memberikan bantuan kepada orang lain (QS. Al- 
Ma'un: 4-7). Ayat-ayat ini menyoroti pentingnya tindakan nyata dalam 
mewujudkan iman, bukan hanya ritual keagamaan. Nilai-nilai sosial yang paling 
menonjol dalam surat ini meliputi: 

• Kepedulian terhadap Sesama: Surah Al- Ma'un menekankan pentingnya 
memperhatikan kebutuhan sesama, terutama mereka yang 
membutuhkan. Ini termasuk menyediakan makanan bagi fakir miskin, 
membantu anak yatim, dan memberikan dukungan kepada mereka yang 
membutuhkan. Nilai ini juga tercermin dalam kegiatan sukarela organisasi 
filantropi Islam, yang didorong oleh motivasi dan nilai-nilai sosial ( Rozikan 
dkk., 2023a, 2023b). 

• Berbagi dan Kemurahan Hati: Surah ini mengecam orang-orang yang 
menolak memberi bantuan, menyoroti pentingnya berbagi kekayaan dan 



336                                                                                              Bayani: Jurnal Studi Islam 
 

harta benda dengan orang lain. Kemurahan hati adalah manifestasi rasa 
syukur kepada Allah dan cara untuk membersihkan kekayaan seseorang. 

• Keadilan Sosial: Surah Al- Ma'un secara tidak langsung menekankan 
pentingnya keadilan sosial dengan mengecam orang-orang yang 
mengabaikan hak orang lain. Keadilan sosial mencakup perlakuan adil 
terhadap semua orang, tanpa memandang latar belakang sosial, ekonomi, 
atau lainnya. 

• Tanggung Jawab Sosial: Surat ini juga mengajarkan tentang tanggung 
jawab sosial, yaitu kesadaran akan peran dan kontribusi individu dalam 
masyarakat. Setiap individu memiliki tanggung jawab untuk berkontribusi 
pada kesejahteraan masyarakat. 
Ayat-ayat dalam Surah Al- Ma'un secara eksplisit menyebutkan orang-

orang yang mengingkari agama, yaitu orang-orang yang tidak peduli terhadap 
anak yatim dan tidak mendorong pemberian makan kepada fakir miskin. Hal ini 
menunjukkan pentingnya kepedulian terhadap kelompok rentan dalam 
masyarakat dari perspektif Islam. Menurut Buya Hamka (1982), dalam tafsir Al-
Azhar, kepedulian terhadap anak yatim dan fakir miskin merupakan cerminan 
iman yang sejati dan landasan untuk menciptakan masyarakat yang adil. Selain 
kepedulian terhadap kelompok rentan, Surah Al- Ma'un juga menekankan 
pentingnya berbagi dan membantu sesama. Surah Al- Ma'un juga mengkritik 
orang-orang yang melakukan ibadah dan sedekah untuk tujuan pamer (riya'). 
Sifat riya' dapat merusak nilai-nilai sosial karena mendorong individu untuk 
mencari pengakuan daripada ketulusan dalam beribadah dan membantu sesama. 
Menurut Haedar Nashir, menghindari riya ' adalah kunci untuk membangun 
akhlak yang baik dan memperkuat hubungan sosial yang tulus, serta memastikan 
bahwa amal ibadah diterima oleh Allah SWT. Kesimpulannya, Surah Al- Ma'un 
mengajarkan nilai-nilai sosial fundamental dalam Islam. Nilai-nilai ini, jika 
dipahami dan dipraktikkan dengan benar, dapat menciptakan masyarakat yang 
peduli, berbagi, dan harmonis. 

Nilai Emosional dalam Surah Al- Ma'un 
Selain nilai-nilai sosial, Surah Al- Ma'un juga memuat nilai-nilai emosional 

yang penting untuk kesejahteraan individu. Nilai-nilai ini memainkan peran 
penting dalam mengelola emosi, membangun karakter yang kuat, dan mencapai 
kesejahteraan psikologis. Beberapa nilai emosional yang terkandung dalam Surah 
Al- Ma'un antara lain: 

• Empati adalah kemampuan untuk merasakan apa yang dirasakan orang 
lain. Al- Ma'un mendorong umat Islam untuk memiliki empati terhadap 



Bayani: Jurnal Studi Islam   337 
  

mereka yang membutuhkan, seperti anak yatim dan kaum miskin. Empati 
adalah dasar kesadaran sosial dan membantu membangun hubungan 
yang lebih baik dengan orang lain. 

• Kesabaran adalah kemampuan untuk menahan amarah dan menghadapi 
kesulitan dengan tenang. Kesabaran sangat penting dalam menghadapi 
tantangan hidup dan berinteraksi dengan orang lain. 

• Rasa syukur adalah mengenali dan menghargai berkat yang diberikan 
Tuhan. Rasa syukur membantu individu untuk fokus pada aspek positif 
kehidupan dan mengurangi perasaan negatif seperti keserakahan dan 
ketidakpuasan. 

• Pengendalian diri adalah kemampuan untuk mengendalikan emosi dan 
perilaku. Pengendalian diri membantu individu membuat keputusan yang 
bijak dan menghindari tindakan yang membahayakan diri sendiri dan 
orang lain. 
 
Memahami dan mempraktikkan nilai-nilai emosional ini dapat membantu 

siswa Muslim menghadapi tantangan hidup dan memupuk kesehatan mental 
yang baik. Surah Al- Ma'un secara tidak langsung mengajarkan pentingnya 
pengendalian diri. Hal ini tercermin dalam larangan menghalangi bantuan dan 
menahan barang yang bermanfaat bagi orang lain. Pengendalian diri dalam 
konteks ini mencakup kemampuan untuk mengendalikan emosi negatif, seperti 
keserakahan dan keegoisan, dan kemampuan untuk menahan diri dari tindakan 
yang merugikan orang lain. Menurut Yunahar Ilyas (2015), pengendalian diri 
adalah landasan utama untuk membangun karakter mulia dan mencegah perilaku 
yang merugikan diri sendiri atau orang lain. Surah Al- Ma'un mendorong umat 
Muslim untuk memiliki empati terhadap orang lain, terutama mereka yang 
membutuhkan. 

Surah Al- Ma'un menjelaskan bahwa empati dapat tercermin dalam 
kepedulian terhadap anak yatim dan kaum miskin, serta keinginan untuk 
membantu mereka. Sebuah artikel di Majalah Suara Muhammadiyah (2019) 
menjelaskan bahwa empati merupakan inti dari nilai-nilai kemanusiaan yang 
diajarkan dalam Islam, yang mendorong para pengikutnya untuk peduli dan 
berbagi dengan sesama. Kesabaran (sabr) Kesabaran adalah nilai emosional yang 
sangat penting dalam Islam. Surah Al- Ma'un , meskipun tidak secara langsung 
menyebutkan kata "kesabaran," mengajarkan pentingnya menghadapi kesulitan 
dengan tekad dan tidak mudah menyerah. Kesabaran dalam konteks ini 
mencakup kemampuan untuk menghadapi tantangan hidup, mengatasi frustrasi, 



338                                                                                              Bayani: Jurnal Studi Islam 
 

dan tetap teguh dalam beribadah dan berbuat baik. Hadesar Nashir (2020), 
dalam salah satu tulisannya, menekankan bahwa kesabaran adalah kunci untuk 
menghadapi berbagai ujian dan cobaan dalam hidup, dan merupakan dasar 
untuk mencapai kesuksesan di dunia dan akhirat. Rasa syukur adalah nilai 
emosional yang penting dalam Islam. Surah Al- Ma'un mendorong umat Islam 
untuk bersyukur atas nikmat yang telah diberikan oleh Allah SWT. Rasa syukur 
dapat membantu individu menghargai apa yang mereka miliki, mengurangi 
perasaan negatif, dan meningkatkan kesejahteraan emosional. Pengendalian diri, 
empati, kesabaran, dan rasa syukur adalah nilai-nilai yang, jika dipahami dan 
dipraktikkan dengan benar, dapat membantu siswa Muslim membangun 
kesehatan mental yang baik dan lebih mampu menghadapi tantangan hidup. 

Rekonstruksi Makna Sosial-Emosional Berdasarkan Interpretasi 
Klasik dan Kontemporer 

Pentingnya penafsiran sosial dalam Surah Al- Ma'un menjadikan salah satu 
surah Makkiyah yang kaya akan pesan sosial, emosional, dan spiritual (Shihab, 
MQ 2019). Surah Al- Ma'un menggabungkan kritik terhadap ritual keagamaan 
yang tidak bermakna dengan seruan untuk kepedulian sosial sebagai manifestasi 
nyata dari iman. Pesan ini menunjukkan bahwa iman tidak hanya diwujudkan 
dalam ibadah formal tetapi juga harus diwujudkan dalam empati, kepedulian 
terhadap kaum miskin, dan komitmen sosial (Sayyid Qutb, 2021). 

Analisis ayat 1–3 Surah Al- Ma'un dalam berbagai tafsir klasik dan 
kontemporer menunjukkan penekanan bahwa iman sejati tidak dapat dipisahkan 
dari kepedulian terhadap kelompok rentan (Hamka, 2018). Tafsir klasik seperti 
karya Al- Ṭabarī dan Ibn Kathīr menekankan bahwa mencela anak yatim dan 
tidak mendorong pemberian makan kepada fakir miskin adalah bukti nyata 
kebohongan tentang agama (Al- Ṭabarī , M. ibn Jarīr , 2021). Sementara itu, 
dalam tafsir kontemporer seperti Tafsir Al-Azhar karya Hamka dan Tafsir Al- 
Mishbah karya Quraish Shihab Makna ayat tersebut diperluas dengan menyoroti 
aspek sosio-psikologis dari perilaku berbohong tentang agama, yaitu sebagai 
cerminan kekeringan spiritual, hilangnya empati, dan melemahnya kepekaan 
sosial. Interpretasi ini menekankan bahwa iman yang otentik harus melahirkan 
kepedulian sosial, bukan sekadar ritual formalistik yang tanpa nilai-nilai 
kemanusiaan (Shihab, MQ, 2019). Misalnya, ayat 1-3 "Apakah kamu tahu (orang) 
yang mengingkari agama? Maka dialah yang mencela anak yatim dan tidak 
mendorong pemberian makan kepada fakir miskin (Ibn Kathir , I, 2020)". Tafsir 
Al-Tabari dan tafsir Ibn Kathir menyebut ayat ini sebagai bentuk konsekuensi 
iman, bukan hanya pernyataan moral. Dalam analisis psikologis, ayat ini relevan 



Bayani: Jurnal Studi Islam   339 
  

karena menyentuh akar pembentukan empati, tanggung jawab sosial, dan 
kesehatan mental yang otentik. Tafsir Ayat 1–3: Kerohanian dan Kepedulian 
Sosial Teks Ayat: 

 مِاعََط ىَٰلعَ ُّضحَُي لاَوَ ﴾٢﴿ مَیِتَیلْا ُّعدَُي يذَِّلا كَِلذَٰفَ ﴾١﴿ نِيدِّلاِب بُذِّكَيُ يذَِّلا تَيَْأرََأ
  ﴾٣﴿ نِیِكسْمِلْا

Artinya: "Apakah kamu tahu (orang) yang mengingkari agama? Dialah 
orang yang mencela anak yatim dan tidak mendorong pemberian makan kepada 
fakir miskin." (QS. Al- Ma'un : 1-3)." 

Tafsir kontemporer seperti Tafsir Al-Azhar karya Hamka dan Tafsir Al- 
Mishbah karya Quraish Shihab Memperluas pemahaman tentang Surah Al- Ma'un 
dengan menyoroti dimensi sosio-emosional dan spiritualnya (Goleman, D. 2020). 
Perilaku seperti mengabaikan anak yatim dan tidak mendorong pemberian makan 
kepada fakir miskin dipahami sebagai gejala kurangnya empati, kesadaran sosial 
yang lemah, dan kurangnya spiritualitas yang mendalam. Perspektif ini selaras 
dengan teori kesejahteraan psikologis Carol Ryff, yang menekankan pentingnya 
hubungan sosial yang positif dan makna hidup sebagai indikator kesehatan 
mental. Demikian pula, teori Kecerdasan Emosional Daniel Goleman menyatakan 
bahwa empati adalah komponen kunci dari kecerdasan emosional yang sehat, 
yang secara signifikan memengaruhi kualitas hubungan sosial dan tanggung 
jawab moral. Berbagai komentator, baik klasik maupun kontemporer, 
memberikan interpretasi yang berbeda tentang Surah Al- Ma'un, yang 
mencerminkan beragam pendekatan teologis, sosial, dan psikologis (Al- Ṭabarī , 
MJ, 2000). Interpretasi klasik seperti karya al- Ṭabarī dan Ibn Kathīr menekankan 
hubungan antara iman dan tanggung jawab sosial, sementara para sarjana 
kontemporer seperti Hamka dan Quraish Shihab memperluasnya dengan 
memasukkan aspek psikologis dan kesadaran sosial dalam kehidupan beragama. 
Interpretasi beberapa sarjana dalam interpretasi mereka masing-masing, 
misalnya, (Shihab, MQ (2019)): 

a. Dalam tafsir Al-Azhar, Buya Hamka menafsirkan ayat ini sebagai: "Orang-
orang yang mengingkari agama bukan hanya mereka yang tidak beriman 
secara lisan, tetapi juga mereka yang tidak menunjukkan keimanan 
mereka dalam perbuatan nyata. Menolak anak yatim adalah simbol 
kekeringan kasih sayang hati." 

b. Dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an karya Sayyid Qotb , beliau mengatakan 
bahwa ini adalah kritik terhadap masyarakat yang tidak menjadikan 
agama sebagai dasar keadilan sosial. Menyakiti anak yatim adalah bentuk 
kebohongan terhadap nilai-nilai agama. 



340                                                                                              Bayani: Jurnal Studi Islam 
 

c. Sementara itu, dari perspektif psikologis, ketidakpedulian sosial dapat 
mengurangi empati dan mendorong individualisme. Dalam konteks 
mahasiswa, hal ini dapat menyebabkan keterasingan dan berkurangnya 
rasa makna hidup ( Ridzwan, MR, dan Mutalib, HA 2020). 
 
Interpretasi ayat 4-5 berbicara dalam konteks keterputusan sosial di mana 

teks ayat tersebut adalah: "Maka celakalah orang-orang yang shalat, (yaitu) 
orang-orang yang lalai dalam shalatnya. " (QS. Al- Ma'un: 4-5). Interpretasi 
ulama kontemporer: Interpretasi Ibn Kathīr menjelaskan bahwa ayat 4-5 Surah 
al- Ma'un adalah peringatan keras bagi mereka yang lalai dalam shalat, bukan 
hanya secara fisik tetapi juga secara spiritual, yaitu mereka yang kehilangan 
ketaatan dan tidak membawa kesadaran sosial dalam ibadah mereka (Ibn Kathīr, 
2000). Hal ini sejalan dengan interpretasi kontemporer dalam interpretasi 
Quraish Shihab tentang al - Miṣbāḥ, yang menyatakan bahwa kelalaian dalam 
shalat mencerminkan ketiadaan hati dan lemahnya internalisasi nilai-nilai spiritual 
dalam diri seorang mukmin (Shihab, 2002). Dari perspektif psikologi Islam, 
ibadah yang tidak meninggalkan kesan emosional dan sosial berpotensi 
menciptakan kekosongan spiritual, keterasingan batin, dan kehilangan arah 
hidup atau krisis makna (Husain, 2020). 

Penafsiran ayat 6-7 mengkaji Riya' dan ketidakpekaan sosial sebagai 
gambaran kekosongan hubungan, ayat tersebut berbunyi, (Shihab, MQ, 
2019): orang yang suka pamer, dan enggan (memberi) pertolongan-Dan orang. 
" Artinya: orang-orang yang suka pamer, dan enggan (memberi) pertolongan. 
(QS. Al- Ma'un ).” 

Dalam Tafsir At-Tanwir yang disusun oleh Majelis Tarjih dan Tajdid 
Muhammadiyah, riya ' dipahami sebagai penyakit spiritual yang mengikis 
ketulusan dan menjadikan ibadah sebagai sarana pencitraan sosial. Surah Al- 
Ma'un ditafsirkan bukan hanya sebagai kecaman terhadap bentuk-bentuk ibadah 
yang tidak berdampak sosial, tetapi juga sebagai seruan untuk kepedulian 
konkret, bahkan untuk hal-hal kecil (al- ma'ūn ) yang merupakan ukuran sehari-
hari dari hubungan sosial yang sehat dan empatik (Majelis). Tarjih dan Tajdid PP 
Muhammadiyah, 2019 ). Tafsir Jalālayn menafsirkan kata al- mā'ūn Dalam ayat 
7 Al-QS Al- Ma'ūn, riya' dianggap sebagai barang-barang kecil yang biasa 
dipinjamkan dalam kehidupan sehari-hari, seperti ember, panci, dan peralatan 
rumah tangga lainnya. Keengganan untuk memberikan bantuan ini menunjukkan 
sifat kikir yang tidak hanya merugikan secara sosial tetapi juga mencerminkan 
ketidakpekaan terhadap norma-norma saling membantu dalam masyarakat 



Bayani: Jurnal Studi Islam   341 
  

(Jalaluddin Al- Mahalli dan al- Suyuti , 2007). Dari perspektif psikologi Islam, 
perilaku riya ' tidak hanya merusak ketulusan beragama tetapi juga berkontribusi 
pada konflik internal, penurunan harga diri , dan menciptakan gangguan dalam 
hubungan sosial. Defisit empati yang menyertai riya' atau ketidakpedulian 
merupakan faktor penting dalam membentuk keterasingan sosial, termasuk di 
kalangan siswa (Abdul Mujib dan Jusuf, 2020). 

Interpretasi Tafsir dan Psikologi dalam Surah Al- Ma'un sebagai Model 
Keutuhan Spiritual. Merujuk pada teori kesejahteraan psikologis Ryff (1989) dan 
teori kecerdasan emosional Goleman (1995), nilai-nilai yang disajikan dalam 
Surah Al- Ma'un memberikan penegasan enam dimensi psikologis, yaitu 
hubungan sosial yang positif, tujuan hidup, dan pertumbuhan pribadi. Dalam 
Surah Al- Ma'un, terlihat bahwa surat ini membangun spiritualitas yang 
teraktualisasi secara sosial dan mampu membuat para siswa menghindari 
keterasingan spiritual. Interpretasi Surah Al- Ma'un bukan hanya interpretasi 
ibadah, tetapi lebih dari itu, interpretasi surat ini hadir sebagai interpretasi 
peradaban hubungan yang menumbuhkan empati, ketahanan, dan makna hidup. 

Melalui integrasi teori Kesejahteraan Psikologis Ryff (1989) dan 
Kecerdasan Emosional Goleman (1995), interpretasi ayat-ayat ini dipahami 
sebagai indikator integrasi spiritualitas dan kesehatan mental, menawarkan 
model ibadah sebagai terapi sosial-emosional. Ini menandai pendekatan baru 
yang belum banyak difokuskan dalam studi interpretasi tematik atau psikologi Al-
Qur'an. Berbeda dengan studi interpretasi tematik konvensional yang berfokus 
pada Surah al- Ma'un semata-mata dalam kerangka etika sosial atau filantropi, 
makalah ini menawarkan pendekatan interdisipliner yang menggabungkan 
interpretasi klasik (al -Ṭabarī, Ibn Kathīr, al- Jalālayn ) dengan interpretasi 
kontemporer (Buya Hamka, Quraish Shihab, At-Tanwir) dan psikologi Islam. 
Analisis ini menempatkan ayat-ayat tentang teguran anak yatim, kelalaian dalam 
shalat, dan ria' sebagai refleksi dari krisis spiritual-emosional. Dari perspektif 
psikologi modern, pamer dan menolak memberikan donasi kecil menunjukkan 
keretakan integritas diri, penurunan empati, dan isolasi sosial yang lazim terjadi 
pada mahasiswa saat ini. Pendekatan ini memperkenalkan penafsiran Al-Quran 
sebagai bagian dari terapi spiritual dan sosial yang dapat mengintegrasikan 
ibadah dengan kesehatan mental. 

 
Hubungan antara Nilai-Nilai Sosial-Emosional Al- Ma'un dan 

Kesejahteraan Psikologis Siswa Muslim 



342                                                                                              Bayani: Jurnal Studi Islam 
 

Nilai-nilai sosial dan emosional yang terkandung dalam Surah Al- Ma'un 
menawarkan kerangka kerja komprehensif untuk meningkatkan kesejahteraan 
psikologis siswa Muslim. Nilai-nilai ini, jika dipahami dan dipraktikkan, dapat 
berkontribusi pada pengembangan kecerdasan emosional dan peningkatan 
dimensi kesejahteraan psikologis yang diidentifikasi oleh Ryff (1989). Nilai 
kepedulian terhadap sesama, sebagaimana ditekankan dalam Surah Al- Ma'un , 
sangat relevan dengan dimensi "hubungan positif dengan orang lain" dalam 
model Ryff. Siswa yang menunjukkan kepedulian terhadap teman sebaya, kaum 
miskin, dan anak yatim cenderung memiliki hubungan sosial yang lebih baik, 
merasa lebih terhubung dengan komunitas mereka, dan mengalami tingkat 
kesejahteraan psikologis yang lebih tinggi. 

Smith (2018) menemukan bahwa mahasiswa yang terlibat dalam kegiatan 
sukarela dan pelayanan masyarakat menunjukkan tingkat kepuasan hidup yang 
lebih tinggi dan gejala depresi yang berkurang. Hal ini konsisten dengan isi Surah 
Al- Ma'un , di mana kepedulian ini dapat ditunjukkan melalui kegiatan seperti 
membantu teman yang membutuhkan, berpartisipasi dalam kegiatan sosial di 
kampus, atau berkontribusi pada kegiatan amal (Smith, 2018). Lebih lanjut, 
berbagi ( infaq dan sedekah ), yang juga diajarkan dalam Surah Al- Ma'un , telah 
terbukti meningkatkan rasa kebersamaan dan mengurangi perasaan terisolasi, 
yang juga berkontribusi pada hubungan yang positif (Brown dkk., 2003). Nilai-
nilai pengendalian diri dan kesabaran, yang juga ditekankan dalam Surah Al- 
Ma'un , sangat penting untuk mengembangkan kemampuan mengatur emosi ( 
pengaturan diri ), komponen kunci dari kecerdasan emosional menurut Goleman 
(1995). 

Siswa yang mampu mengendalikan diri dan bersabar dalam menghadapi 
tantangan cenderung lebih mampu mengelola stres, mengatasi frustrasi, dan 
mencapai tujuan hidup. Hal ini berkontribusi pada peningkatan dimensi "tujuan 
hidup" dan "pertumbuhan pribadi" dalam model Ryff. Sebuah studi oleh Jones 
dkk. (2019) menemukan bahwa siswa dengan tingkat pengendalian diri yang 
tinggi menunjukkan tingkat kecemasan dan stres yang lebih rendah, serta kinerja 
akademik yang lebih baik. Surah Al- Ma'un menyarankan bahwa pengendalian 
diri dapat dicapai melalui praktik puasa, mengendalikan keinginan, dan 
menghindari perilaku yang membahayakan diri sendiri atau orang lain. 
Kesabaran, sebagai bagian dari pengendalian diri, membantu siswa tetap teguh 
dalam menghadapi kesulitan dan mencapai tujuan jangka panjang (Jones dkk., 
2019). Empati, yang juga diajarkan dalam Surah Al- Ma'un, merupakan 
komponen penting dari kecerdasan emosional. Siswa yang menunjukkan empati 



Bayani: Jurnal Studi Islam   343 
  

cenderung memiliki keterampilan sosial yang lebih baik, mampu membangun 
hubungan positif, dan merasa lebih terhubung dengan orang lain. Hal ini 
berkontribusi pada peningkatan dimensi "hubungan positif dengan orang lain" 
dalam model Ryff. 

Davis (2010) dalam penelitiannya menunjukkan bahwa siswa yang 
memiliki tingkat empati tinggi cenderung memiliki hubungan sosial yang lebih 
memuaskan, mengalami lebih sedikit konflik interpersonal, dan merasa lebih 
bahagia. Dalam konteks Surah Al- Ma'un , empati dapat diwujudkan melalui 
praktik mendengarkan dengan penuh perhatian, memahami perspektif orang 
lain, dan memberikan dukungan kepada teman dan keluarga (Davis, 2010). Rasa 
syukur, yang juga diajarkan dalam Surah Al- Ma'un , memiliki dampak positif 
pada kesejahteraan psikologis. Siswa yang bersyukur cenderung lebih 
menghargai hidup, memiliki pandangan yang lebih positif, dan mengalami tingkat 
kebahagiaan yang lebih tinggi. Rasa syukur juga dapat meningkatkan dimensi 
"penerimaan diri" dan "tujuan hidup" dalam model Ryff. 

Sebuah studi oleh McCullough dkk. (2002) menemukan bahwa praktik rasa 
syukur secara teratur dapat meningkatkan kepuasan hidup, mengurangi gejala 
depresi, dan meningkatkan kualitas tidur. Dalam konteks Al- Ma'un , rasa syukur 
dapat diwujudkan melalui praktik berdoa, merenungkan nikmat Allah SWT, dan 
menghargai hal-hal kecil dalam kehidupan sehari-hari (McCullough dkk., 2002). 
Mengintegrasikan nilai-nilai sosial-emosional Al- Ma'un ke dalam kehidupan 
sehari-hari siswa dapat menjadi cara yang efektif untuk mengembangkan 
kecerdasan emosional. Misalnya, kegiatan sukarela (kepedulian), berbagi 
(keterampilan sosial), dan refleksi diri (kesadaran diri dan pengaturan diri) dapat 
membantu siswa meningkatkan kemampuan mereka dalam mengelola emosi, 
membangun hubungan positif, dan mencapai tujuan hidup. Program yang 
menggabungkan nilai-nilai Al- Ma'un dengan pelatihan kecerdasan emosional, 
seperti pengembangan karakter dan program kepemimpinan berdasarkan nilai-
nilai Islam, dapat memberikan dampak signifikan dalam meningkatkan 
kesejahteraan psikologis siswa (Badri, 2000). Temuan ini memiliki implikasi 
praktis yang penting. Perguruan tinggi dan universitas dapat mengembangkan 
program yang berfokus pada pengajaran nilai-nilai Surah Al- Ma'un dan 
pengembangan kecerdasan emosional. Program-program ini dapat mencakup 
kegiatan seperti mempelajari Surah Al- Ma'un, pelatihan keterampilan emosional, 
kegiatan sosial, konseling, dan bimbingan. Lebih lanjut, kurikulum dapat 
diintegrasikan dengan nilai-nilai Surah Al- Ma'un untuk mendorong perilaku 
prososial dan meningkatkan kesejahteraan siswa. Nilai-nilai sosial-emosional 



344                                                                                              Bayani: Jurnal Studi Islam 
 

yang terkandung dalam Surah Al- Ma'un , ketika dipahami dan dipraktikkan oleh 
siswa Muslim, dapat memberikan kontribusi signifikan untuk meningkatkan 
kesejahteraan psikologis mereka. 
 
KESIMPULAN 

Studi ini meneliti kontribusi nilai-nilai sosio-emosional yang terkandung 
dalam Surah Al- Ma'un terhadap kesejahteraan psikologis siswa Muslim. Melalui 
tinjauan pustaka yang komprehensif, ditemukan bahwa nilai-nilai seperti 
kepedulian, berbagi, pengendalian diri, empati, kesabaran, dan rasa syukur, yang 
diajarkan dalam Surah Al- Ma'un, memainkan peran penting dalam meningkatkan 
kesejahteraan psikologis siswa. Nilai-nilai ini berkontribusi pada pengembangan 
kecerdasan emosional (EI) dan peningkatan dimensi kesejahteraan psikologis 
menurut Ryff (1989), seperti hubungan positif dengan orang lain, tujuan hidup, 
dan pertumbuhan pribadi (Goleman, 1995). Temuan utama menunjukkan bahwa 
siswa yang memahami dan mempraktikkan nilai-nilai sosio-emosional Surah Al- 
Ma'un cenderung memiliki tingkat kesejahteraan psikologis yang lebih tinggi. 

Kepedulian terhadap orang lain, yang tercermin dalam aktivitas sosial dan 
berbagi, memperkuat hubungan sosial dan mengurangi perasaan isolasi (Smith, 
2018; Brown dkk., 2003). Pengendalian diri dan kesabaran membantu siswa 
mengelola stres dan mencapai tujuan hidup (Jones dkk., 2019). Empati 
meningkatkan keterampilan sosial dan hubungan interpersonal (Davis, 2010). 

Rasa syukur meningkatkan kepuasan hidup dan pandangan positif 
(McCullough dkk., 2002). Implikasi dari penelitian ini adalah bahwa perguruan 
tinggi dan universitas dapat mengembangkan program yang berfokus pada 
pengajaran nilai-nilai Al- Ma'un dan pengembangan kecerdasan emosional. 
Program-program ini dapat membantu mahasiswa meningkatkan kemampuan 
mereka dalam mengelola emosi, membangun hubungan positif, dan mencapai 
tujuan hidup. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai Al- Ma'un ke dalam kurikulum 
dan kegiatan mahasiswa, universitas dapat menciptakan lingkungan yang 
mendukung kesejahteraan psikologis mahasiswa (Badri, 2000; Durlak dkk., 
2011). Studi ini juga menyoroti perlunya penelitian lebih lanjut untuk menguji 
secara empiris hubungan antara nilai-nilai Al- Ma'un , kecerdasan emosional, dan 
kesejahteraan psikologis, serta untuk mengeksplorasi mekanisme yang 
mendasari hubungan tersebut. 

Penelitian selanjutnya juga perlu mempertimbangkan konteks budaya dan 
sosial yang berbeda untuk memahami bagaimana nilai-nilai Al- Ma'un dapat 
diterapkan secara efektif di berbagai lingkungan. 



Bayani: Jurnal Studi Islam   345 
  

Penafsiran mendalam terhadap QS. Al- Ma'un menekankan bahwa 
kesejahteraan psikologis dalam perspektif Islam tidak dapat dipisahkan dari 
hubungan yang saling terkait antara ibadah dan kepedulian sosial. Dengan 
menganalisis ayat-ayat ini secara kontekstual, kehadiran interpretasi klasik dan 
kontemporer menunjukkan bahwa kesalehan sosial dan kesalehan spiritual 
adalah kesalehan sejati yang berpihak pada yang lemah dan merupakan bentuk 
pengabdian kepada Allah SWT sebagai simbol bahwa kita tidak berdiri sendiri 
(manusia lemah), berlandaskan empati, dan transformatif dalam ibadah. Studi ini 
memberikan dasar teologis serta arah implementasi untuk pendidikan karakter 
dan program intervensi kesejahteraan siswa Muslim berbasis nilai-nilai Al-Qur'an 
yang holistik. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

 
Abdul Mujib, dan Jusuf, M. (2020). Psikologi Islam: Teori dan Aplikasi . Jakarta: 

Kencana . 
Ali, S. (2017). Hubungan antara religiusitas dan kesejahteraan psikologis: 

Tinjauan sistematis . Jurnal Agama dan Kesehatan, 56(5), 1563-1581. 
Al- Mahalli , J., dan Al- Suyuti , J. (2007). Tafsir al- Jalālayn Beirut: Dar al-Fikr. 
Al- Ṭ abarī , M. ibn Jarir . (2021). Jāmiʿ al - Bayā n f ī Taʾwīl al - Qurʾān 

(terjemahan dan edisi tahkik ). Kairo: Dār al- Ma ʿ ā rif . 
Asosiasi Kesehatan Perguruan Tinggi Amerika. (2022). Penilaian Kesehatan 

Perguruan Tinggi Nasional III: Ringkasan Eksekutif Kelompok Referensi 
Mahasiswa Sarjana. 

Badri, MB (2000). Islam dan kesehatan mental . London: Penerbit Ta-Ha. 
Baron, RM, & Kenny, DA (1986). Perbedaan variabel moderator–mediator dalam 

penelitian psikologi sosial: Pertimbangan konseptual, strategis, dan 
statistik. Jurnal Kepribadian dan Psikologi Sosial, 51(6), 1173-1182. 

Berry, JW, Poortinga, YH, Segall, MH, & Dasen, PR (1992). Psikologi lintas 
budaya: Penelitian dan aplikasi. Cambridge University Press. 

Brown, RP, Nesse, RM, Vinokur, AD, & Brown, SL (2003). Memberikan dukungan 
sosial mungkin lebih bermanfaat daripada menerimanya: Hasil dari studi 
prospektif pasien infark miokardium . Jurnal Kepribadian dan Psikologi 
Sosial, 84(6), 1104-1117. 

Creswell, JW, & Plano Clark, VL (2018). Merancang dan melakukan penelitian 
metode campuran . Publikasi Sage. 

Davis, MH (2010). Empati: Pendekatan psikologi sosial . Westview Press. 
Durlak, JA, Weissberg, RP, Dymnicki , AB, Taylor, RD, & Schellinger, KB (2011). 

Dampak peningkatan pembelajaran sosial dan emosional siswa: Sebuah 



346                                                                                              Bayani: Jurnal Studi Islam 
 

meta - analisis intervensi universal berbasis sekolah . Perkembangan Anak, 
82(1), 405-432. 

Eisenberg, D., Hunt, J., & Speer, N. (2013). Kesehatan mental di perguruan tinggi 
dan universitas Amerika: Variasi di antara subkelompok mahasiswa dan di 
berbagai kampus . Jurnal Penyakit Saraf dan Mental, 201(1), 60–67. 

Goleman, D. (1995). Kecerdasan Emosional: Mengapa Hal Itu Bisa Lebih Penting 
daripada IQ . New York: Bantam Books. 

Goleman, D. (2020). Kecerdasan Emosional: Mengapa Hal Itu Bisa Lebih Penting 
daripada IQ (Edisi Ulang Tahun ke-25). New York: Bantam. 

Hamka. (1982). Tafsir Al-Azhar. Jakarta: Pustaka Panjimas . 
Hamka. (2018). Tafsir Al-Azhar (20 Cet.). Jakarta: Gema Manusia. 
Husain, M. (2020). Psikologi Islam: Integrasi Nilai-Nilai Spiritual dalam Kesehatan 

Mental . Jakarta: Kencana . 
Ibnu Katsir , I. (2019). Tafsir Ibnu Katsir (A. Salim, Trans.). Jakarta: 

Perpustakaan Imam Asy-Syafi'i . 
Ibnu Katsir , I. (2020). Tafsīr al- Qurʾ ā n al - ʿ A ẓ īm Beirut: Dar al-Fikr. 
Ilyas, Y. (2015). Kuliah Moral. Yogyakarta: LPPI UMY. 
Jones, DN, Miller, JD, & Lynam, DR (2019). Peran ketelitian dan impulsivitas 

dalam memprediksi prestasi akademik: Tinjauan meta-analitik . Jurnal 
Penelitian Kepribadian, 80, 119-130. 

Maarif, AS (2010). Islam dalam Kerangka Peradaban. Jakarta: Kompas. 
Mayer, JD, Salovey, P., & Caruso, DR (2004). Kecerdasan emosional: Teori, 

temuan, dan implikasi. Psychological Inquiry, 15(3), 197–215. 
McCullough, ME, Emmons, RA, & Tsang, JA (2002). Sifat bersyukur: Sebuah 

topografi konseptual dan empiris. Jurnal Kepribadian dan Psikologi Sosial, 
82(1), 112-127. 

Muhammadiyah.or.id. (2021, 17 Desember). Rasa Syukur dari Perspektif Islam. 
Nashir, H. (2018). Memahami Islam Progresif. Yogyakarta: 

SuaraMuhammadiyah. 
Nashir, H. (2020). Islam Progresif: Refleksi dan Kontemplasi. Yogyakarta: 

SuaraMuhammadiyah. 
Preacher, KJ, & Hayes, AF (2004). Prosedur SPSS dan SAS untuk memperkirakan 

efek tidak langsung dalam model mediasi sederhana. Metode Penelitian 
Perilaku, Instrumen, & Komputer , 36(4), 717-731. 

Puslitkes UI & Kementerian Kesehatan RI. (2021). Laporan Survei Kesehatan 
Mental Mahasiswa di Indonesia. 

Ridzwan , MR, & Mutalib, HA (2020). Dimensi Sosial dalam Tafsir Al- Ma'un : 
Sebuah Penafsiran Al-Qur'an Kontemporer . Jurnal Pemikiran dan 
Peradaban Islam , 10(1), 77–90 

Rozikan , R., Khairihza , ATK, & Zakiy, M. (2023a). Relawan Lembaga Filantropi 



Bayani: Jurnal Studi Islam   347 
  

Islam Ditinjau dari Teori Evaluasi Kognitif. Jurnal Pemikiran Islam 
Islamadina , 24(2). 

Ryff, CD (1989). Kebahagiaan adalah segalanya, atau bukan? Eksplorasi tentang 
makna kesejahteraan psikologis . Jurnal Kepribadian dan Psikologi Sosial, 
57(6), 1069-1081. 

Sayyid Qutb. (2021). Fi Zhilal al-Qur'an . Jakarta: Perpustakaan Al- Kautsar 
Shihab, MQ (2019). Tafsir Al- Mishbah : Pesan, Kesan dan Harmoni Al-Qur'an 

(Vol. 15). Lentera Hati. 
Shihab, MQ (2019). Tafsir Al- Mishbah : Pesan, Kesan, dan Harmoni Al-Qur'an 

(Vol. 15). Jakarta: Lentera Hati. 
Smith, J. (2018). Dampak kegiatan sukarela terhadap kesejahteraan mahasiswa 

. Jurnal Psikoterapi Mahasiswa Perguruan Tinggi, 32(2), 123-138. 
Syamsuddin , D. (2015). Islam dan Keadilan Sosial. Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama. 
Tarjih dan Tajdid PP Muhammadiyah. (2019). Tafsir At-Tanwir : Surah Pendek 

dalam Al-Qur'an . Yogyakarta: SuaraMuhammadiyah. 
Van de Vijver, FJ, & Leung, K. (1997). Metode dan analisis data penelitian 

komparatif. Dalam Buku Pegangan Psikologi Lintas Budaya (Vol. 1, hlm. 
257-300). Boston, MA: Allyn & Bacon. 

Suara Muhammadiyah. (2019, 15 Januari). Empati dalam Kehidupan Sosial. 
Yusuf, AM, & Widiyanti , A. (2020). Fenomena gangguan psikologis pada 

mahasiswa: Tantangan dan solusi. Jurnal Psikologi UIN, 18(2), 145–158. 
 
 


