Bayani: Jurnal Studi Islam

Journal Homepage: https://ejournal.umbandung.ac.id/index.php/bayani

Tinjauan Komprehensif tentang Nilai-Nilai Sosio-
Emosional dalam Surah Al- Ma'un: Kontribusinya
terhadap Kesejahteraan Psikologis Siswa Muslim

Nurlaela Hamidah!*, Halim Purnomo?, Fuad Nashori’, Ace Somantri*
2 Universitas Muhammadiyah Yogyakarta, Indonesia

3 Universitas Islam Indonesia, Indonesia

14 Universitas Muhammadiyah Bandung, Indonesia

*email: nurlaelahamidah@umbandung.ac.id

Keywords:

Surah Al-Ma'un;

Socio-Economic
Values;
Psychological
Well-being,
Muslim
Students;
Emotional
Intelligence.

Kata Kunci:

Surah Al-Ma‘un;

Nilai-nilai

Sosial-Ekonomi;

Kesejahteraan
Psikologis;

ABSTRACT

This literature review aims to examine the contribution of social
and emotional values contained in Surah Al-Ma'un and their
contribution to the psychological well-being of Muslim students.
This study examines various relevant literature to identify key
themes related to social values such as caring for others,
sharing, and social justice, as well as emotional values such as
empathy, patience, and self-control. Through a Iiterature
review, this article examines various studies relevant to the
topic. The method used is Library Research through various
sclentific journal databases on Google Scholar, tafsir books, and
other scientific literature sources with clear inclusion and
exclusion criteria to ensure the relevance and quality of the
selected literature. The results of the review indicate a positive
relationship between the understanding and practice of the
social-emotional values of Surah Al-Ma'un (such as caring,
sharing, and self-control) with the improvement of students
psychological well-being. These findings suggest that the
values of Surah Al-Ma'un can be an important foundation in
building students’ emotional intelligence and psychological
well-being. The conclusion of this study is that integrating the
values of Surah Al-Ma'un into students’ daily lives, particularly
in educational and social contexts, has the potential to improve
their gquality of life and psychological well-being.

4

ABSTRAK

Tinjauan pustaka ini bertujuan untuk meneliti kontribusi nilai-
nilai sosial dan emosional yang terkandung dalam Surah Al-
Ma'un dan kontribusinya terhadap kesejahteraan psikologis
siswa Muslim. Studi ini meneliti berbagai literatur yang relevan
untuk mengidentifikasi tema-tema utama yang berkaitan

329



330 Bayani: Jurnal Studi Islam

Mahasiswa dengan nilai-nilai sosial seperti kepedulian terhadap sesama,
Muslim, berbagi, dan keadilan sosial, serta nilai-nilai emosional seperti
Kecerdasan

empati, kesabaran, dan pengendalian diri. Melalui tinjauan
pustaka, artikel ini meneliti berbagai studi yang relevan dengan
topik tersebut. Metode yang digunakan adalah Riset Pustaka
melalui berbagai basis data jurnal ilmiah di Google Scholar,
buku-buku tafsir, dan sumber literatur ilmiah lainnya dengan
kriteria inklusi dan eksklusi yang jelas untuk memastikan
relevansi dan kualitas literatur yang dipilih. Hasil tinjauan
menunjukkan hubungan positif antara pemahaman dan praktik
nilai-nilai sosial-emosional Surah Al- Ma'un (seperti kepedulian,
berbagi, dan pengendalian diri) dengan peningkatan
kesejahteraan psikologis siswa. Temuan ini menunjukkan
bahwa nilai-nilai Surah Al- Ma'un dapat menjadi landasan
penting dalam membangun kecerdasan emosional dan
kesejahteraan psikologis siswa. Kesimpulan dari penelitian ini
adalah bahwa pengintegrasian nilai-nilai Surah Al- Ma'un dalam
kehidupan sehari-hari siswa, khususnya dalam konteks
pendidikan dan sosial, berpotensi meningkatkan kualitas hidup
dan kesejahteraan psikologis mereka.

Emocional.

PENDAHULUAN

Mahasiswa menghadapi tekanan signifikan untuk menyelesaikan tugas
akademik dalam jangka waktu terbatas, persaingan, harapan keluarga dan
masyarakat, hubungan sosial yang kompleks, dan tuntutan ekonomi, yang
membuat mereka rentan terhadap gangguan kesehatan mental. Masalah
kesehatan mental seperti kecemasan, stres, depresi, dan perasaan terisolasi
meningkat di kalangan mahasiswa, menurut berbagai penelitian (Eisenberg dkk.,
2013; Yusuf & Widiyanti, 2020). Terdapat peningkatan gangguan psikologis di
kalangan mahasiswa di berbagai negara, menurut beberapa penelitian. Lebih dari
60% mahasiswa mengalami kecemasan dan hampir 40% mengalami depresi
berat dalam 12 bulan terakhir, menurut data dari American College Health
Association (2022). Survei yang dilakukan oleh Kementerian Kesehatan dan Pusat
Penelitian Universitas Indonesia ( Puslitkes UI) (2021) di Indonesia menunjukkan
bahwa sekitar 30% mahasiswa mengalami stres yang signifikan, yang
berdampak pada prestasi akademik dan hubungan sosial mereka.

Gaya hidup digital yang serba cepat dan canggih saat ini telah
menyebabkan perasaan kesepian, isolasi sosial, dan kecanduan media sosial,
yang berdampak negatif pada pengaturan emosi dan hubungan interpersonal.
Kebingungan, kehilangan arah dan makna dalam perjalanan akademis mereka
menyebabkan siswa mengalami kelelahan , kelelahan mental, dan penurunan



Bayani: Jurnal Studi Islam 331

motivasi untuk hidup. Tekanan-tekanan ini, jika tidak diimbangi dengan
kecerdasan emosional dan dukungan spiritual yang memadai, berpotensi
mengurangi kesejahteraan psikologis jangka panjang siswa. Ryff (1989)
menyatakan bahwa kesejahteraan psikologis terdiri dari beberapa dimensi
penting, yaitu penerimaan diri, tujuan hidup, pertumbuhan pribadi, otonomi,
penguasaan lingkungan, dan hubungan positif dengan individu lain. Dimensi-
dimensi ini membutuhkan pengembangan lebih lanjut dari kecerdasan emosional,
terutama kemampuan untuk memahami, mengelola, dan menyalurkan emosi
secara sehat.

Salah satu pendekatan yang semakin mendapat perhatian dalam psikologi
positif adalah pengembangan kecerdasan emosional. Konsep ini berkaitan
dengan kemampuan seseorang untuk mengenali, memahami, dan mengelola
emosi mereka sendiri dan emosi orang lain (Goleman, 1995; Mayer, Salovey, &
Caruso, 2004). Kecerdasan emosional juga melibatkan keterampilan
intrapersonal, yang mencakup dimensi sosial, empati, dan hubungan
interpersonal yang sehat. Namun, pendekatan psikologis saja tidak cukup tanpa
dukungan nilai-nilai spiritual dan budaya yang relevan dengan karakter siswa
Muslim. Nilai-nilai Islam, khususnya yang terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur'an,
memberikan landasan yang kuat untuk mengembangkan kecerdasan emosional
yang lengkap dan holistik yang berakar pada kesadaran sosial dan spiritualitas.
Salah satu sumber nilai-nilai Islam yang kaya akan pesan sosio-emosional adalah
Surah Al- Ma'un .

Mengintegrasikan nilai-nilai sosial-emosional Surah Al- Ma'un dengan
pendekatan psikologis modern dapat memberikan kontribusi signifikan dalam
memperkuat kesejahteraan psikologis siswa Muslim. Kegiatan amal, empati
terhadap sesama, dan ketulusan dalam beribadah sebagaimana terkandung
dalam surah ini selaras dengan enam dimensi kesejahteraan psikologis menurut
Ryff (1989), seperti hubungan positif dengan orang lain , tujuan hidup , dan
pertumbuhan pribadi . Oleh karena itu, penting untuk meninjau literatur tentang
bagaimana nilai-nilai Islam yang terkandung dalam Surah Al- Ma'un dapat
berkontribusi dalam membangun kesejahteraan psikologis siswa melalui jalur
spiritualitas sosial dan kecerdasan emosional.

Penelitian ini bertujuan untuk menjawab pertanyaan penelitian berikut:
(1) Apa saja nilai-nilai sosial dan emosional yang terkandung dalam surat Al-
Ma'un sebagaimana didefinisikan dan dijelaskan dalam literatur yang ada? (2)
Bagaimana nilai-nilai tersebut berhubungan dengan konsep kecerdasan
emosional? (3) Bagaimana nilai-nilai sosial-emosional Al- Ma'un berkontribusi



332 Bayani: Jurnal Studi Islam

pada kesejahteraan psikologis siswa Muslim? (4) Apa saja kesenjangan penelitian
yang ada dalam studi tentang topik ini?

Tujuan dari tinjauan pustaka ini adalah untuk mengidentifikasi,
menganalisis, dan mensintesis temuan dari berbagai sumber, termasuk
penelitian, jurnal, buku, dan komentar yang berkaitan dengan nilai-nilai sosio-
emosional yang terkandung dalam Surah Al- Ma'un dan kontribusinya terhadap
kesejahteraan psikologis siswa Muslim. Tinjauan ini juga bertujuan untuk
mengidentifikasi kesenjangan penelitian dan memberikan rekomendasi untuk
penelitian selanjutnya. Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi referensi
bagi akademisi, praktisi pendidikan, dan siswa dalam mengembangkan program
yang berfokus pada peningkatan kecerdasan emosional dan kesejahteraan
psikologis siswa. Lebih lanjut, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
panduan untuk penelitian lebih lanjut di bidang ini. Penelitian ini akan membatasi
tinjauan pada artikel ilmiah yang diterbitkan dalam 10 tahun terakhir (2014-2024)
dan relevan dengan konteks kesejahteraan psikologis siswa Muslim.

METODE

Metode penelitian yang digunakan adalah Riset Pustaka (Studi Literatur)
dengan mengumpulkan, menganalisis, dan menafsirkan data dari sumber tertulis
seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, laporan penelitian, dan dokumen lain yang
relevan dengan topik penelitian (Sugiyono, 2019). Teknik analisis data
menggunakan analisis komparatif, yaitu membandingkan berbagai perspektif,
teori, atau temuan dari berbagai sumber untuk mengidentifikasi persamaan,
perbedaan, dan kesenjangan pengetahuan (Glaser & Strauss, 1967).

Kriteria inklusi dan eksklusi yang digunakan dalam tinjauan literatur ini
tercantum dalam tabel di bawah ini:

Tabel 1. Kriteria Inklusi dan Eksklusi

Kriteria Data yang dipelajari
Penyertaan 1. Artikel yang membahas isi (interpretasi) surat
Al- Ma'un.

2. Sebuah artikel yang membahas nilai-nilai
sosial-emosional dalam surat Al- Ma'un.

3. Sebuah artikel yang membahas nilai-nilai
surat Al- Ma'un terkait dengan kesejahteraan
psikologis.




Bayani: Jurnal Studi Islam 333

4. Artikel yang diterbitkan di jurnal ilmiah
terkemuka dan/atau prosiding seminar
terindeks.

5. Artikel yang diterbitkan dalam 10 tahun
terakhir (2014-2024)

Pengecualian 1. Artikel/buku/tesis penelitian yang tidak
relevan dengan topik penelitian.

2. Artikel/buku/penelitian tesis yang tidak
menggunakan bahasa Inggris atau Indonesia.

3. Artikel yang tidak memiliki metodologi yang
jelas

4. Artikel/buku/penelitian tesis yang diterbitkan
sebelum tahun 2014.

Penelusuran literatur dilakukan melalui beberapa basis data elektronik
terkemuka, termasuk Google Scholar dan portal jurnal ilmiah nasional. Selain itu,
penelusuran manual terhadap bibliografi artikel yang relevan dilakukan untuk
mengidentifikasi sumber potensial lainnya. Sumber lain yang digunakan meliputi
buku, komentar, penelitian mahasiswa, bab buku, dan laporan penelitian terkait.
Proses penelusuran literatur dilakukan dalam beberapa tahap.

pertama adalah penentuan kata kunci yang relevan, seperti "Surat Al-
Ma'un," "nilai-nilai sosial-emosional," "kesejahteraan psikologis," "mahasiswa
Muslim," dan "kecerdasan emosional." 7ahap kedua adalah pencarian sistematis
di basis data elektronik menggunakan kombinasi kata kunci tersebut. 7ahap
ketiga adalah pemilihan artikel berdasarkan kriteria inklusi dan eksklusi yang
telah ditentukan. 7ahap keempat adalah pencarian abstrak dan artikel lengkap
untuk memastikan relevansi dengan topik penelitian. Hasil pencarian peneliti
menunjukkan bahwa tidak banyak artikel dalam bentuk jurnal yang secara
langsung berkaitan dengan topik penelitian. Dari pencarian yang telah dilakukan,
peneliti memperoleh 13 (tiga belas) literatur, yaitu 1 jurnal; 9 buku dan 3 dari
penelitian tesis, dengan rincian sebagai berikut:

Penelitian dan interpretasi Surah Al- Ma'un dan konsep nilai-nilai sosial
Islam menunjukkan relevansinya yang kuat dalam membentuk pendidikan sosial,
karakter, dan kesadaran psikologis umat Islam. Annisya Ulfah (2015)
menegaskan bahwa Surah Al- Ma'un memiliki implikasi signifikan bagi pendidikan
Islam, khususnya dalam bidang pendidikan sosial, yang menekankan kepedulian
terhadap sesama. Hal ini sejalan dengan Heri Bayu Dwi Prabowo (2019), yang



334 Bayani: Jurnal Studi Islam

menguraikan nilai-nilai pendidikan kenabian tentang humanisasi, pembebasan,
dan transendensi, di mana siswa dibimbing untuk menjadi individu yang
bermanfaat secara sosial. Suredah (2020) memperdalam aspek ini melalui
konsep kesalehan ritual, sosial, dan spiritual, menekankan bahwa kesalehan
individu tidak dapat dipisahkan dari tanggung jawab sosial.

Selanjutnya Nur Kholis dan M. Husnaini (2024) memperkenalkan
Rahmatan Kepribadian Lil'Alamiin, yang dicirikan oleh empati dan simpati sebagai
dasar hubungan sosial yang sehat. Dalam penelitiannya, Ibaddurrahim (2025)
mengkritik bentuk-bentuk ibadah yang terlepas dari tanggung jawab sosial,
menegaskan bahwa salat tanpa disertai kepedulian sosial adalah tidak bermakna.
Pandangan ini diperkuat oleh para komentator klasik dan kontemporer seperti Al-
Tabari, yang menilai iman seseorang dari sikapnya terhadap anak yatim dan
kaum miskin, dan Ibn Kathir , yang mengamati bahwa mengabaikan salat bukan
hanya gagal melaksanakannya, tetapi juga kehilangan rasa hormat dan
kepedulian sosial.

Al- Jalalayn menyoroti konsep al- ma'un sebagai benda kecil yang biasa
dipinjamkan, menggambarkan sikap kikir yang mencerminkan lemahnya
solidaritas sosial. Hamka, dalam Tafsir Al-Azhar nya, menggambarkan penolakan
terhadap anak yatim sebagai cerminan hati yang kering, sementara Sayyid Qutb
menegaskan bahwa agama tanpa keadilan sosial adalah bentuk penipuan agama.
Quraish Shihab menambahkan bahwa mengabaikan salat menunjukkan nilai-nilai
spiritual yang lemah dan hati yang kosong, yang menyebabkan kesadaran sosial
yang lemah.

Interpretasi Tarjih Muhammadiyah melalui Tafsir At-Tanwir menekankan
bahwa riya' dan keengganan untuk memberikan bantuan kecil mencerminkan
kurangnya ketulusan dan kepedulian sosial. Dari perspektif psikologi Islam, Abdul
Mujib dan M. Jusuf menekankan bahwa riya ' dapat menimbulkan konflik batin,
merusak harga diri, dan mengganggu hubungan sosial. Oleh karena itu, semua
pemikiran ini secara holistik menunjukkan bahwa Surah Al- Ma'un tidak hanya
menekankan ibadah ritual, tetapi juga sangat berorientasi pada pembentukan
karakter sosial dan spiritual, yang dalam konteks psikologis sangat penting untuk
membangun generasi yang empatik, inklusif, dan anti korupsi.

Setelah artikel-artikel yang relevan dikumpulkan, dilakukan analisis data
kualitatif. Analisis data tersebut meliputi: (1) mengidentifikasi tema-tema utama
yang muncul dari literatur; (2) mensintesis temuan dari berbagai studi; (3)
mengidentifikasi kesenjangan penelitian; dan (4) menarik kesimpulan
berdasarkan bukti yang tersedia. Proses sintesis dilakukan dengan



Bayani: Jurnal Studi Islam 335

membandingkan dan mengontraskan temuan dari berbagai studi untuk
mendapatkan pemahaman komprehensif tentang topik penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Nilai-Nilai Sosial dalam Surat Al- Ma'un

Surah Al- Ma'un berisi tujuh ayat yang memuat pesan moral mendalam
tentang nilai-nilai ritual dan tindakan sosial dalam Islam. Surah ini menyoroti
ketidakseimbangan antara ibadah ritual dan tindakan sosial, serta menekankan
pentingnya empati dan kepedulian terhadap kelompok rentan seperti anak yatim
dan kaum miskin. Quraish Shihab (2002) menafsirkan Surah Al- Ma'un sebagai
perintah tidak langsung bagi umat Islam untuk memperkuat hubungan sosial
sebagai bentuk perwujudan iman yang sempurna. Nilai-nilai sosial dalam Surah
Al- Ma'un , seperti empati, kepedulian, ketulusan, dan kejujuran dalam
beribadah, memiliki potensi besar untuk menjadi landasan pembangunan
kesejahteraan psikologis siswa. Praktik kepedulian sosial tidak hanya
menciptakan hubungan positif tetapi juga memberikan makna yang lebih dalam
dan lebih bermakna bagi kehidupan. Surah singkat ini tidak hanya berisi ajaran
tentang ibadah ritual tetapi juga pesan sosial yang sangat mendalam: Kkritik
terhadap mereka yang lalai dalam shalat tetapi mengabaikan anak yatim dan
kaum miskin. Surah ini mengajarkan bahwa iman yang sejati harus disertai
dengan kepedulian sosial, empati, dan ketulusan dalam berinteraksi dengan
orang lain.

Surah Al- Ma'un memuat pesan yang kuat tentang nilai-nilai sosial
fundamental dalam Islam. Surat ini secara eksplisit mengecam orang-orang yang
mengabaikan salat dan enggan memberikan bantuan kepada orang lain (QS. Al-
Ma'un: 4-7). Ayat-ayat ini menyoroti pentingnya tindakan nyata dalam
mewujudkan iman, bukan hanya ritual keagamaan. Nilai-nilai sosial yang paling
menonjol dalam surat ini meliputi:

e Kepedulian terhadap Sesama: Surah Al- Ma'un menekankan pentingnya
memperhatikan  kebutuhan  sesama, terutama mereka yang
membutuhkan. Ini termasuk menyediakan makanan bagi fakir miskin,
membantu anak yatim, dan memberikan dukungan kepada mereka yang
membutuhkan. Nilai ini juga tercermin dalam kegiatan sukarela organisasi
filantropi Islam, yang didorong oleh motivasi dan nilai-nilai sosial ( Rozikan
dkk., 2023a, 2023b).

e Berbagi dan Kemurahan Hati: Surah ini mengecam orang-orang yang
menolak memberi bantuan, menyoroti pentingnya berbagi kekayaan dan



336 Bayani: Jurnal Studi Islam

harta benda dengan orang lain. Kemurahan hati adalah manifestasi rasa

syukur kepada Allah dan cara untuk membersihkan kekayaan seseorang.

e Keadilan Sosial: Surah Al- Ma'un secara tidak langsung menekankan
pentingnya keadilan sosial dengan mengecam orang-orang Yyang
mengabaikan hak orang lain. Keadilan sosial mencakup perlakuan adil
terhadap semua orang, tanpa memandang latar belakang sosial, ekonomi,
atau lainnya.

e Tanggung Jawab Sosial: Surat ini juga mengajarkan tentang tanggung
jawab sosial, yaitu kesadaran akan peran dan kontribusi individu dalam
masyarakat. Setiap individu memiliki tanggung jawab untuk berkontribusi
pada kesejahteraan masyarakat.

Ayat-ayat dalam Surah Al- Ma'un secara eksplisit menyebutkan orang-
orang yang mengingkari agama, yaitu orang-orang yang tidak peduli terhadap
anak yatim dan tidak mendorong pemberian makan kepada fakir miskin. Hal ini
menunjukkan pentingnya kepedulian terhadap kelompok rentan dalam
masyarakat dari perspektif Islam. Menurut Buya Hamka (1982), dalam tafsir Al-
Azhar, kepedulian terhadap anak yatim dan fakir miskin merupakan cerminan
iman yang sejati dan landasan untuk menciptakan masyarakat yang adil. Selain
kepedulian terhadap kelompok rentan, Surah Al- Ma'un juga menekankan
pentingnya berbagi dan membantu sesama. Surah Al- Ma'un juga mengkritik
orang-orang yang melakukan ibadah dan sedekah untuk tujuan pamer (riya').
Sifat riya' dapat merusak nilai-nilai sosial karena mendorong individu untuk
mencari pengakuan daripada ketulusan dalam beribadah dan membantu sesama.
Menurut Haedar Nashir, menghindari riya ' adalah kunci untuk membangun
akhlak yang baik dan memperkuat hubungan sosial yang tulus, serta memastikan
bahwa amal ibadah diterima oleh Allah SWT. Kesimpulannya, Surah Al- Ma'un
mengajarkan nilai-nilai sosial fundamental dalam Islam. Nilai-nilai ini, jika
dipahami dan dipraktikkan dengan benar, dapat menciptakan masyarakat yang
peduli, berbagi, dan harmonis.

Nilai Emosional dalam Surah Al- Ma'un

Selain nilai-nilai sosial, Surah Al- Ma'un juga memuat nilai-nilai emosional
yang penting untuk kesejahteraan individu. Nilai-nilai ini memainkan peran
penting dalam mengelola emosi, membangun karakter yang kuat, dan mencapai
kesejahteraan psikologis. Beberapa nilai emosional yang terkandung dalam Surah
Al- Ma'un antara lain:

e Empati adalah kemampuan untuk merasakan apa yang dirasakan orang
lain. Al- Ma'un mendorong umat Islam untuk memiliki empati terhadap



Bayani: Jurnal Studi Islam 337

mereka yang membutuhkan, seperti anak yatim dan kaum miskin. Empati
adalah dasar kesadaran sosial dan membantu membangun hubungan
yang lebih baik dengan orang lain.

e Kesabaran adalah kemampuan untuk menahan amarah dan menghadapi
kesulitan dengan tenang. Kesabaran sangat penting dalam menghadapi
tantangan hidup dan berinteraksi dengan orang lain.

e Rasa syukur adalah mengenali dan menghargai berkat yang diberikan
Tuhan. Rasa syukur membantu individu untuk fokus pada aspek positif
kehidupan dan mengurangi perasaan negatif seperti keserakahan dan
ketidakpuasan.

e Pengendalian diri adalah kemampuan untuk mengendalikan emosi dan
perilaku. Pengendalian diri membantu individu membuat keputusan yang
bijak dan menghindari tindakan yang membahayakan diri sendiri dan
orang lain.

Memahami dan mempraktikkan nilai-nilai emosional ini dapat membantu
siswa Muslim menghadapi tantangan hidup dan memupuk kesehatan mental
yang baik. Surah Al- Ma'un secara tidak langsung mengajarkan pentingnya
pengendalian diri. Hal ini tercermin dalam larangan menghalangi bantuan dan
menahan barang yang bermanfaat bagi orang lain. Pengendalian diri dalam
konteks ini mencakup kemampuan untuk mengendalikan emosi negatif, seperti
keserakahan dan keegoisan, dan kemampuan untuk menahan diri dari tindakan
yang merugikan orang lain. Menurut Yunahar Ilyas (2015), pengendalian diri
adalah landasan utama untuk membangun karakter mulia dan mencegah perilaku
yang merugikan diri sendiri atau orang lain. Surah Al- Ma'un mendorong umat
Muslim untuk memiliki empati terhadap orang lain, terutama mereka yang
membutuhkan.

Surah Al- Ma'un menjelaskan bahwa empati dapat tercermin dalam
kepedulian terhadap anak yatim dan kaum miskin, serta keinginan untuk
membantu mereka. Sebuah artikel di Majalah Suara Muhammadiyah (2019)
menjelaskan bahwa empati merupakan inti dari nilai-nilai kemanusiaan yang
diajarkan dalam Islam, yang mendorong para pengikutnya untuk peduli dan
berbagi dengan sesama. Kesabaran (sabr)Kesabaran adalah nilai emosional yang
sangat penting dalam Islam. Surah Al- Ma'un , meskipun tidak secara langsung
menyebutkan kata "kesabaran," mengajarkan pentingnya menghadapi kesulitan
dengan tekad dan tidak mudah menyerah. Kesabaran dalam konteks ini
mencakup kemampuan untuk menghadapi tantangan hidup, mengatasi frustrasi,



338 Bayani: Jurnal Studi Islam

dan tetap teguh dalam beribadah dan berbuat baik. Hadesar Nashir (2020),
dalam salah satu tulisannya, menekankan bahwa kesabaran adalah kunci untuk
menghadapi berbagai ujian dan cobaan dalam hidup, dan merupakan dasar
untuk mencapai kesuksesan di dunia dan akhirat. Rasa syukur adalah nilai
emosional yang penting dalam Islam. Surah Al- Ma'un mendorong umat Islam
untuk bersyukur atas nikmat yang telah diberikan oleh Allah SWT. Rasa syukur
dapat membantu individu menghargai apa yang mereka miliki, mengurangi
perasaan negatif, dan meningkatkan kesejahteraan emosional. Pengendalian diri,
empati, kesabaran, dan rasa syukur adalah nilai-nilai yang, jika dipahami dan
dipraktikkan dengan benar, dapat membantu siswa Muslim membangun
kesehatan mental yang baik dan lebih mampu menghadapi tantangan hidup.

Rekonstruksi Makna Sosial-Emosional Berdasarkan Interpretasi
Klasik dan Kontemporer

Pentingnya penafsiran sosial dalam Surah Al- Ma'un menjadikan salah satu
surah Makkiyah yang kaya akan pesan sosial, emosional, dan spiritual (Shihab,
MQ 2019). Surah Al- Ma'un menggabungkan kritik terhadap ritual keagamaan
yang tidak bermakna dengan seruan untuk kepedulian sosial sebagai manifestasi
nyata dari iman. Pesan ini menunjukkan bahwa iman tidak hanya diwujudkan
dalam ibadah formal tetapi juga harus diwujudkan dalam empati, kepedulian
terhadap kaum miskin, dan komitmen sosial (Sayyid Qutb, 2021).

Analisis ayat 1-3 Surah Al- Ma'un dalam berbagai tafsir klasik dan
kontemporer menunjukkan penekanan bahwa iman sejati tidak dapat dipisahkan
dari kepedulian terhadap kelompok rentan (Hamka, 2018). Tafsir klasik seperti
karya Al- Tabari dan Ibn Kathir menekankan bahwa mencela anak yatim dan
tidak mendorong pemberian makan kepada fakir miskin adalah bukti nyata
kebohongan tentang agama (Al- Tabari , M. ibn Jarir , 2021). Sementara itu,
dalam tafsir kontemporer seperti 7afsir Al-Azhar karya Hamka dan Tafsir Al-
Mishbah karya Quraish Shihab Makna ayat tersebut diperluas dengan menyoroti
aspek sosio-psikologis dari perilaku berbohong tentang agama, yaitu sebagai
cerminan kekeringan spiritual, hilangnya empati, dan melemahnya kepekaan
sosial. Interpretasi ini menekankan bahwa iman yang otentik harus melahirkan
kepedulian sosial, bukan sekadar ritual formalistik yang tanpa nilai-nilai
kemanusiaan (Shihab, MQ, 2019). Misalnya, ayat 1-3 “Apakah kamu tahu (orang)
yang mengingkari agama? Maka dialah yang mencela anak yatim dan tidak
mendorong pemberian makan kepada fakir miskin (Ibn Kathir , 1, 2020)". Tafsir
Al-Tabari dan tafsir Ibn Kathir menyebut ayat ini sebagai bentuk konsekuensi
iman, bukan hanya pernyataan moral. Dalam analisis psikologis, ayat ini relevan



Bayani: Jurnal Studi Islam 339

karena menyentuh akar pembentukan empati, tanggung jawab sosial, dan

kesehatan mental yang otentik. Tafsir Ayat 1-3: Kerohanian dan Kepedulian
Sosial Teks Ayat:

2lab (512 Saks Vs (1) el 33 oS30l 435 1) il $385 sl &bl

{7} ool

Artinya: "Apakah kamu tahu (orang) yang mengingkari agama? Dialah
orang yang mencela anak yatim dan tidak mendorong pemberian makan kepada
fakir miskin." (QS. Al- Ma'un : 1-3)."

Tafsir kontemporer seperti 7afsir Al-Azhar karya Hamka dan Tafsir Al-
Mishbah karya Quraish Shihab Memperluas pemahaman tentang Surah Al- Ma'un
dengan menyoroti dimensi sosio-emosional dan spiritualnya (Goleman, D. 2020).
Perilaku seperti mengabaikan anak yatim dan tidak mendorong pemberian makan
kepada fakir miskin dipahami sebagai gejala kurangnya empati, kesadaran sosial
yang lemah, dan kurangnya spiritualitas yang mendalam. Perspektif ini selaras
dengan teori kesejahteraan psikologis Carol Ryff, yang menekankan pentingnya
hubungan sosial yang positif dan makna hidup sebagai indikator kesehatan
mental. Demikian pula, teori Kecerdasan Emosional Daniel Goleman menyatakan
bahwa empati adalah komponen kunci dari kecerdasan emosional yang sehat,
yang secara signifikan memengaruhi kualitas hubungan sosial dan tanggung
jawab moral. Berbagai komentator, baik klasik maupun kontemporer,
memberikan interpretasi yang berbeda tentang Surah Al- Ma'un, yang
mencerminkan beragam pendekatan teologis, sosial, dan psikologis (Al- Tabari ,
M3J, 2000). Interpretasi klasik seperti karya al- Tabari dan Ibn Kathir menekankan
hubungan antara iman dan tanggung jawab sosial, sementara para sarjana
kontemporer seperti Hamka dan Quraish Shihab memperluasnya dengan
memasukkan aspek psikologis dan kesadaran sosial dalam kehidupan beragama.
Interpretasi beberapa sarjana dalam interpretasi mereka masing-masing,
misalnya, (Shihab, MQ (2019)):

a. Dalam tafsir Al-Azhar, Buya Hamka menafsirkan ayat ini sebagai: "Orang-
orang yang mengingkari agama bukan hanya mereka yang tidak beriman
secara lisan, tetapi juga mereka yang tidak menunjukkan keimanan
mereka dalam perbuatan nyata. Menolak anak yatim adalah simbol
kekeringan kasih sayang hati."

b. Dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an karya Sayyid Qotb , beliau mengatakan
bahwa ini adalah kritik terhadap masyarakat yang tidak menjadikan
agama sebagai dasar keadilan sosial. Menyakiti anak yatim adalah bentuk
kebohongan terhadap nilai-nilai agama.



340 Bayani: Jurnal Studi Islam

c. Sementara itu, dari perspektif psikologis, ketidakpedulian sosial dapat
mengurangi empati dan mendorong individualisme. Dalam konteks
mahasiswa, hal ini dapat menyebabkan keterasingan dan berkurangnya
rasa makna hidup ( Ridzwan, MR, dan Mutalib, HA 2020).

Interpretasiayat 4-5 berbicara dalam konteks keterputusan sosial di mana
teks ayat tersebut adalah: "Maka celakalah orang-orang yang shalat, (yaitu)
orang-orang yang lalai dalam shalatnya. " (QS. Al- Ma'un: 4-5). Interpretasi
ulama kontemporer: Interpretasi Ibn Kathir menjelaskan bahwa ayat 4-5 Surah
al- Ma'un adalah peringatan keras bagi mereka yang lalai dalam shalat, bukan
hanya secara fisik tetapi juga secara spiritual, yaitu mereka yang kehilangan
ketaatan dan tidak membawa kesadaran sosial dalam ibadah mereka (Ibn Kathir,
2000). Hal ini sejalan dengan interpretasi kontemporer dalam interpretasi
Quraish Shihab tentang a/ - Misbah, yang menyatakan bahwa kelalaian dalam
shalat mencerminkan ketiadaan hati dan lemahnya internalisasi nilai-nilai spiritual
dalam diri seorang mukmin (Shihab, 2002). Dari perspektif psikologi Islam,
ibadah yang tidak meninggalkan kesan emosional dan sosial berpotensi
menciptakan kekosongan spiritual, keterasingan batin, dan kehilangan arah
hidup atau krisis makna (Husain, 2020).

Penafsiran ayat 6-7 mengkaji Riya' dan ketidakpekaan sosial sebagai
gambaran kekosongan hubungan, ayat tersebut berbunyi, (Shihab, MQ,
2019): .Dan orang-orang yang suka pamer, dan enggan (memberi) pertolongan
" Artinya: orang-orang yang suka pamer, dan enggan (memberi) pertolongan.
(QS. Al- Ma'un ).”

Dalam Tafsir At-Tanwir yang disusun oleh Majelis Tarjih dan Tajdid
Muhammadiyah, riya ' dipahami sebagai penyakit spiritual yang mengikis
ketulusan dan menjadikan ibadah sebagai sarana pencitraan sosial. Surah Al-
Ma'un ditafsirkan bukan hanya sebagai kecaman terhadap bentuk-bentuk ibadah
yang tidak berdampak sosial, tetapi juga sebagai seruan untuk kepedulian
konkret, bahkan untuk hal-hal kecil (al- ma'lin ) yang merupakan ukuran sehari-
hari dari hubungan sosial yang sehat dan empatik (Majelis). Tarjih dan Tajdid PP
Muhammadiyah, 2019 ). Tafsir Ja/alayn menafsirkan kata a/- ma'in Dalam ayat
7 AI-QS Al- Ma'un, riya' dianggap sebagai barang-barang kecil yang biasa
dipinjamkan dalam kehidupan sehari-hari, seperti ember, panci, dan peralatan
rumah tangga lainnya. Keengganan untuk memberikan bantuan ini menunjukkan
sifat kikir yang tidak hanya merugikan secara sosial tetapi juga mencerminkan
ketidakpekaan terhadap norma-norma saling membantu dalam masyarakat



Bayani: Jurnal Studi Islam 341

(Jalaluddin Al- Mahalli dan al- Suyuti , 2007). Dari perspektif psikologi Islam,
perilaku riya ' tidak hanya merusak ketulusan beragama tetapi juga berkontribusi
pada konflik internal, penurunan harga diri , dan menciptakan gangguan dalam
hubungan sosial. Defisit empati yang menyertai riya' atau ketidakpedulian
merupakan faktor penting dalam membentuk keterasingan sosial, termasuk di
kalangan siswa (Abdul Mujib dan Jusuf, 2020).

Interpretasi Tafsir dan Psikologi dalam Surah Al- Ma'un sebagai Model
Keutuhan Spiritual. Merujuk pada teori kesejahteraan psikologis Ryff (1989) dan
teori kecerdasan emosional Goleman (1995), nilai-nilai yang disajikan dalam
Surah Al- Ma'un memberikan penegasan enam dimensi psikologis, yaitu
hubungan sosial yang positif, tujuan hidup, dan pertumbuhan pribadi. Dalam
Surah Al- Ma'un, terlihat bahwa surat ini membangun spiritualitas yang
teraktualisasi secara sosial dan mampu membuat para siswa menghindari
keterasingan spiritual. Interpretasi Surah Al- Ma'un bukan hanya interpretasi
ibadah, tetapi lebih dari itu, interpretasi surat ini hadir sebagai interpretasi
peradaban hubungan yang menumbuhkan empati, ketahanan, dan makna hidup.

Melalui integrasi teori Kesejahteraan Psikologis Ryff (1989) dan
Kecerdasan Emosional Goleman (1995), interpretasi ayat-ayat ini dipahami
sebagai indikator integrasi spiritualitas dan kesehatan mental, menawarkan
model ibadah sebagai terapi sosial-emosional. Ini menandai pendekatan baru
yang belum banyak difokuskan dalam studi interpretasi tematik atau psikologi Al-
Qur'an. Berbeda dengan studi interpretasi tematik konvensional yang berfokus
pada Surah al- Ma'un semata-mata dalam kerangka etika sosial atau filantropi,
makalah ini menawarkan pendekatan interdisipliner yang menggabungkan
interpretasi klasik (al -Tabari, Ibn Kathir, al- Jalalayn ) dengan interpretasi
kontemporer (Buya Hamka, Quraish Shihab, At-Tanwir) dan psikologi Islam.
Analisis ini menempatkan ayat-ayat tentang teguran anak yatim, kelalaian dalam
shalat, dan ria' sebagai refleksi dari krisis spiritual-emosional. Dari perspektif
psikologi modern, pamer dan menolak memberikan donasi kecil menunjukkan
keretakan integritas diri, penurunan empati, dan isolasi sosial yang lazim terjadi
pada mahasiswa saat ini. Pendekatan ini memperkenalkan penafsiran Al-Quran
sebagai bagian dari terapi spiritual dan sosial yang dapat mengintegrasikan
ibadah dengan kesehatan mental.

Hubungan antara Nilai-Nilai Sosial-Emosional Al- Ma'un dan
Kesejahteraan Psikologis Siswa Muslim



342 Bayani: Jurnal Studi Islam

Nilai-nilai sosial dan emosional yang terkandung dalam Surah Al- Ma'un
menawarkan kerangka kerja komprehensif untuk meningkatkan kesejahteraan
psikologis siswa Muslim. Nilai-nilai ini, jika dipahami dan dipraktikkan, dapat
berkontribusi pada pengembangan kecerdasan emosional dan peningkatan
dimensi kesejahteraan psikologis yang diidentifikasi oleh Ryff (1989). Nilai
kepedulian terhadap sesama, sebagaimana ditekankan dalam Surah Al- Ma'un ,
sangat relevan dengan dimensi "hubungan positif dengan orang lain" dalam
model Ryff. Siswa yang menunjukkan kepedulian terhadap teman sebaya, kaum
miskin, dan anak yatim cenderung memiliki hubungan sosial yang lebih baik,
merasa lebih terhubung dengan komunitas mereka, dan mengalami tingkat
kesejahteraan psikologis yang lebih tinggi.

Smith (2018) menemukan bahwa mahasiswa yang terlibat dalam kegiatan
sukarela dan pelayanan masyarakat menunjukkan tingkat kepuasan hidup yang
lebih tinggi dan gejala depresi yang berkurang. Hal ini konsisten dengan isi Surah
Al- Ma'un , di mana kepedulian ini dapat ditunjukkan melalui kegiatan seperti
membantu teman yang membutuhkan, berpartisipasi dalam kegiatan sosial di
kampus, atau berkontribusi pada kegiatan amal (Smith, 2018). Lebih lanjut,
berbagi ( infaq dan sedekah ), yang juga diajarkan dalam Surah Al- Ma'un , telah
terbukti meningkatkan rasa kebersamaan dan mengurangi perasaan terisolasi,
yang juga berkontribusi pada hubungan yang positif (Brown dkk., 2003). Nilai-
nilai pengendalian diri dan kesabaran, yang juga ditekankan dalam Surah Al-
Ma'un , sangat penting untuk mengembangkan kemampuan mengatur emosi (
pengaturan diri ), komponen kunci dari kecerdasan emosional menurut Goleman
(1995).

Siswa yang mampu mengendalikan diri dan bersabar dalam menghadapi
tantangan cenderung lebih mampu mengelola stres, mengatasi frustrasi, dan
mencapai tujuan hidup. Hal ini berkontribusi pada peningkatan dimensi "tujuan
hidup" dan "pertumbuhan pribadi" dalam model Ryff. Sebuah studi oleh Jones
dkk. (2019) menemukan bahwa siswa dengan tingkat pengendalian diri yang
tinggi menunjukkan tingkat kecemasan dan stres yang lebih rendah, serta kinerja
akademik yang lebih baik. Surah Al- Ma'un menyarankan bahwa pengendalian
diri dapat dicapai melalui praktik puasa, mengendalikan keinginan, dan
menghindari perilaku yang membahayakan diri sendiri atau orang lain.
Kesabaran, sebagai bagian dari pengendalian diri, membantu siswa tetap teguh
dalam menghadapi kesulitan dan mencapai tujuan jangka panjang (Jones dkk.,
2019). Empati, yang juga diajarkan dalam Surah Al- Ma'un, merupakan
komponen penting dari kecerdasan emosional. Siswa yang menunjukkan empati



Bayani: Jurnal Studi Islam 343

cenderung memiliki keterampilan sosial yang lebih baik, mampu membangun
hubungan positif, dan merasa lebih terhubung dengan orang lain. Hal ini
berkontribusi pada peningkatan dimensi "hubungan positif dengan orang lain"
dalam model Ryff.

Davis (2010) dalam penelitiannya menunjukkan bahwa siswa yang
memiliki tingkat empati tinggi cenderung memiliki hubungan sosial yang lebih
memuaskan, mengalami lebih sedikit konflik interpersonal, dan merasa lebih
bahagia. Dalam konteks Surah Al- Ma'un , empati dapat diwujudkan melalui
praktik mendengarkan dengan penuh perhatian, memahami perspektif orang
lain, dan memberikan dukungan kepada teman dan keluarga (Davis, 2010). Rasa
syukur, yang juga diajarkan dalam Surah Al- Ma'un , memiliki dampak positif
pada kesejahteraan psikologis. Siswa yang bersyukur cenderung lebih
menghargai hidup, memiliki pandangan yang lebih positif, dan mengalami tingkat
kebahagiaan yang lebih tinggi. Rasa syukur juga dapat meningkatkan dimensi
"penerimaan diri" dan "tujuan hidup" dalam model Ryff.

Sebuah studi oleh McCullough dkk. (2002) menemukan bahwa praktik rasa
syukur secara teratur dapat meningkatkan kepuasan hidup, mengurangi gejala
depresi, dan meningkatkan kualitas tidur. Dalam konteks Al- Ma'un , rasa syukur
dapat diwujudkan melalui praktik berdoa, merenungkan nikmat Allah SWT, dan
menghargai hal-hal kecil dalam kehidupan sehari-hari (McCullough dkk., 2002).
Mengintegrasikan nilai-nilai sosial-emosional Al- Ma'un ke dalam kehidupan
sehari-hari siswa dapat menjadi cara yang efektif untuk mengembangkan
kecerdasan emosional. Misalnya, kegiatan sukarela (kepedulian), berbagi
(keterampilan sosial), dan refleksi diri (kesadaran diri dan pengaturan diri) dapat
membantu siswa meningkatkan kemampuan mereka dalam mengelola emosi,
membangun hubungan positif, dan mencapai tujuan hidup. Program yang
menggabungkan nilai-nilai Al- Ma'un dengan pelatihan kecerdasan emosional,
seperti pengembangan karakter dan program kepemimpinan berdasarkan nilai-
nilai Islam, dapat memberikan dampak signifikan dalam meningkatkan
kesejahteraan psikologis siswa (Badri, 2000). Temuan ini memiliki implikasi
praktis yang penting. Perguruan tinggi dan universitas dapat mengembangkan
program yang berfokus pada pengajaran nilai-nilai Surah Al- Ma'un dan
pengembangan kecerdasan emosional. Program-program ini dapat mencakup
kegiatan seperti mempelajari Surah Al- Ma'un, pelatihan keterampilan emosional,
kegiatan sosial, konseling, dan bimbingan. Lebih lanjut, kurikulum dapat
diintegrasikan dengan nilai-nilai Surah Al- Ma'un untuk mendorong perilaku
prososial dan meningkatkan kesejahteraan siswa. Nilai-nilai sosial-emosional



344 Bayani: Jurnal Studi Islam

yang terkandung dalam Surah Al- Ma'un , ketika dipahami dan dipraktikkan oleh
siswa Muslim, dapat memberikan kontribusi signifikan untuk meningkatkan
kesejahteraan psikologis mereka.

KESIMPULAN

Studi ini meneliti kontribusi nilai-nilai sosio-emosional yang terkandung
dalam Surah Al- Ma'un terhadap kesejahteraan psikologis siswa Muslim. Melalui
tinjauan pustaka yang komprehensif, ditemukan bahwa nilai-nilai seperti
kepedulian, berbagi, pengendalian diri, empati, kesabaran, dan rasa syukur, yang
diajarkan dalam Surah Al- Ma'un, memainkan peran penting dalam meningkatkan
kesejahteraan psikologis siswa. Nilai-nilai ini berkontribusi pada pengembangan
kecerdasan emosional (EI) dan peningkatan dimensi kesejahteraan psikologis
menurut Ryff (1989), seperti hubungan positif dengan orang lain, tujuan hidup,
dan pertumbuhan pribadi (Goleman, 1995). Temuan utama menunjukkan bahwa
siswa yang memahami dan mempraktikkan nilai-nilai sosio-emosional Surah Al-
Ma'un cenderung memiliki tingkat kesejahteraan psikologis yang lebih tinggi.

Kepedulian terhadap orang lain, yang tercermin dalam aktivitas sosial dan
berbagi, memperkuat hubungan sosial dan mengurangi perasaan isolasi (Smith,
2018; Brown dkk., 2003). Pengendalian diri dan kesabaran membantu siswa
mengelola stres dan mencapai tujuan hidup (Jones dkk., 2019). Empati
meningkatkan keterampilan sosial dan hubungan interpersonal (Davis, 2010).

Rasa syukur meningkatkan kepuasan hidup dan pandangan positif
(McCullough dkk., 2002). Implikasi dari penelitian ini adalah bahwa perguruan
tinggi dan universitas dapat mengembangkan program yang berfokus pada
pengajaran nilai-nilai Al- Ma'un dan pengembangan kecerdasan emosional.
Program-program ini dapat membantu mahasiswa meningkatkan kemampuan
mereka dalam mengelola emosi, membangun hubungan positif, dan mencapai
tujuan hidup. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai Al- Ma'un ke dalam kurikulum
dan kegiatan mahasiswa, universitas dapat menciptakan lingkungan yang
mendukung kesejahteraan psikologis mahasiswa (Badri, 2000; Durlak dkk.,
2011). Studi ini juga menyoroti perlunya penelitian lebih lanjut untuk menguji
secara empiris hubungan antara nilai-nilai Al- Ma'un , kecerdasan emosional, dan
kesejahteraan psikologis, serta untuk mengeksplorasi mekanisme yang
mendasari hubungan tersebut.

Penelitian selanjutnya juga perlu mempertimbangkan konteks budaya dan
sosial yang berbeda untuk memahami bagaimana nilai-nilai Al- Ma'un dapat
diterapkan secara efektif di berbagai lingkungan.



Bayani: Jurnal Studi Islam 345

Penafsiran mendalam terhadap QS. Al- Ma'un menekankan bahwa
kesejahteraan psikologis dalam perspektif Islam tidak dapat dipisahkan dari
hubungan yang saling terkait antara ibadah dan kepedulian sosial. Dengan
menganalisis ayat-ayat ini secara kontekstual, kehadiran interpretasi klasik dan
kontemporer menunjukkan bahwa kesalehan sosial dan kesalehan spiritual
adalah kesalehan sejati yang berpihak pada yang lemah dan merupakan bentuk
pengabdian kepada Allah SWT sebagai simbol bahwa kita tidak berdiri sendiri
(manusia lemah), berlandaskan empati, dan transformatif dalam ibadah. Studi ini
memberikan dasar teologis serta arah implementasi untuk pendidikan karakter
dan program intervensi kesejahteraan siswa Muslim berbasis nilai-nilai Al-Qur'an
yang holistik.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Mujib, dan Jusuf, M. (2020). Psikologi Islam. Teori dan Aplikasi . Jakarta:
Kencana .

Ali, S. (2017). Hubungan antara religiusitas dan kesejahteraan psikologis:
Tinjauan sistematis . Jurnal Agama dan Kesehatan, 56(5), 1563-1581.

Al- Mahalli , J., dan Al- Suyuti , J. (2007). 7afsir al- Jalalayn Beirut: Dar al-Fikr.

Al- T abari , M. ibn Jarir . (2021). Jami‘ al - Baya n fi Ta’wil al - Qur’an
(terjemahan dan edisi tahkik ). Kairo: Dar al- Ma “ a rif .

Asosiasi Kesehatan Perguruan Tinggi Amerika. (2022). Penilaian Kesehatan
Perguruan Tinggi Nasional III: Ringkasan Eksekutif Kelompok Referensi
Mahasiswa Sarjana.

Badri, MB (2000). Islam dan kesehatan mental . London: Penerbit Ta-Ha.

Baron, RM, & Kenny, DA (1986). Perbedaan variabel moderator-mediator dalam
penelitian psikologi sosial: Pertimbangan konseptual, Sstrategis, dan
statistik. Jurnal Kepribadian dan Psikologi Sosial, 51(6), 1173-1182.

Berry, JW, Poortinga, YH, Segall, MH, & Dasen, PR (1992). Psikologi lintas
budaya: Penelitian dan aplikasi. Cambridge University Press.

Brown, RP, Nesse, RM, Vinokur, AD, & Brown, SL (2003). Memberikan dukungan
sosial mungkin lebih bermanfaat daripada menerimanya: Hasil dari studi
prospektif pasien infark miokardium . Jurnal Kepribadian dan Psikologi
Sosial, 84(6), 1104-1117.

Creswell, JW, & Plano Clark, VL (2018). Merancang dan melakukan penelitian
metode campuran . Publikasi Sage.

Davis, MH (2010). Empati: Pendekatan psikologi sosial . Westview Press.

Durlak, JA, Weissberg, RP, Dymnicki , AB, Taylor, RD, & Schellinger, KB (2011).
Dampak peningkatan pembelajaran sosial dan emosional siswa: Sebuah



346 Bayani: Jurnal Studi Islam

meta - analisis intervensi universal berbasis sekolah . Perkembangan Anak,
82(1), 405-432.

Eisenberg, D., Hunt, J., & Speer, N. (2013). Kesehatan mental di perguruan tinggi
dan universitas Amerika.: Variasi di antara subkelompok mahasiswa dan di
berbagai kampus . Jurnal Penyakit Saraf dan Mental, 201(1), 60-67.

Goleman, D. (1995). Kecerdasan Emosional: Mengapa Hal Itu Bisa Lebih Penting
daripada IQ . New York: Bantam Books.

Goleman, D. (2020). Kecerdasan Emosional: Mengapa Hal Itu Bisa Lebih Penting
daripada IQ (Edisi Ulang Tahun ke-25). New York: Bantam.

Hamka. (1982). Tafsir Al-Azhar. Jakarta: Pustaka Panjimas .

Hamka. (2018). 7afsir Al-Azhar (20 Cet.). Jakarta: Gema Manusia.

Husain, M. (2020). Psikologi Islam. Integrasi Nilai-Nilai Spiritual dalam Kesehatan
Mental . Jakarta: Kencana .

Ibnu Katsir , 1. (2019). T7afsir Ibnu Katsir (A. Salim, Trans.). Jakarta:
Perpustakaan Imam Asy-Syafi'i .

Ibnu Katsir , 1. (2020). 7afsir al- Qur’ a n al - A z im Beirut: Dar al-Fikr.

Ilyas, Y. (2015). Kuliah Moral. Yogyakarta: LPPI UMY.

Jones, DN, Miller, JD, & Lynam, DR (2019). Peran ketelitian dan impulsivitas

dalam memprediksi prestasi akademik: Tinjauan meta-analitik . Jurnal
Penelitian Kepribadian, 80, 119-130.

Maarif, AS (2010). Islam dalam Kerangka Peradaban. Jakarta: Kompas.

Mayer, JD, Salovey, P., & Caruso, DR (2004). Kecerdasan emosional: Teori,
temuan, dan implikasi. Psychological Inquiry, 15(3), 197-215.

McCullough, ME, Emmons, RA, & Tsang, JA (2002). Sifat bersyukur: Sebuah
topografi konseptual dan empiris. Jurnal Kepribadian dan Psikologi Sosial,
82(1), 112-127.

Muhammadiyah.or.id. (2021, 17 Desember). Rasa Syukur dari Perspektif Islam.

Nashir, H. (2018). Memahami Islam Progresif. Yogyakarta:
SuaraMuhammadiyah.

Nashir, H. (2020). Islam Progresif: Refleksi dan Kontemplasi. Yogyakarta:
SuaraMuhammadiyah.

Preacher, KJ, & Hayes, AF (2004). Prosedur SPSS dan SAS untuk memperkirakan
efek tidak langsung dalam model mediasi sederhana. Metode Penelitian
Perilaku, Instrumen, & Komputer , 36(4), 717-731.

Puslitkes UI & Kementerian Kesehatan RI. (2021). Laporan Survei Kesehatan
Mental Mahasiswa di Indonesia.

Ridzwan , MR, & Mutalib, HA (2020). Dimensi Sosial dalam Tafsir Al- Ma'un :
Sebuah Penafsiran Al-Quran Kontemporer . Jurnal Pemikiran dan
Peradaban Islam , 10(1), 77-90

Rozikan , R., Khairihza , ATK, & Zakiy, M. (2023a). Relawan Lembaga Filantropi



Bayani: Jurnal Studi Islam 347

Islam Ditinjau dari Teori Evaluasi Kognitif. Jurnal Pemikiran Islam
Islamadina , 24(2).

Ryff, CD (1989). Kebahagiaan adalah segalanya, atau bukan? Eksplorasi tentang
makna kesejahteraan psikologis . Jurnal Kepribadian dan Psikologi Sosial,
57(6), 1069-1081.

Sayyid Qutb. (2021). Fi zZhilal al-Quran . Jakarta: Perpustakaan Al- Kautsar

Shihab, MQ (2019). 7afsir Al- Mishbah : Pesan, Kesan dan Harmoni Al-Quran
(Vol. 15). Lentera Hati.

Shihab, MQ (2019). T7afsir Al- Mishbah : Pesan, Kesan, dan Harmoni Al-Quran
(Vol. 15). Jakarta: Lentera Hati.

Smith, J. (2018). Dampak kegiatan sukarela terhadap kesejahteraan mahasiswa
. Jurnal Psikoterapi Mahasiswa Perguruan Tinggi, 32(2), 123-138.

Syamsuddin , D. (2015). Islam dan Keadilan Sosial. Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama.

Tarjih dan Tajdid PP Muhammadiyah. (2019). 7afsir At-Tanwir : Surah Pendek
dalam Al-Quran . Yogyakarta: SuaraMuhammadiyah.

Van de Vijver, F], & Leung, K. (1997). Metode dan analisis data penelitian
komparatif. Dalam Buku Pegangan Psikologi Lintas Budaya (Vol. 1, him.
257-300). Boston, MA: Allyn & Bacon.

Suara Muhammadiyah. (2019, 15 Januari). Empati dalam Kehidupan Sosial.

Yusuf, AM, & Widiyanti , A. (2020). Fenomena gangguan psikologis pada
mahasiswa: Tantangan dan solusi. Jurnal Psikologi UIN, 18(2), 145—158.



